# Zur Reform

Des

# Studiums der Theologie

Von

Professor D. Paul Feine in Salle a. d. S.



Leipzig 3. C. Sinricks's che Buchhandlung 1920

#### Von Professor D. Dr. Paul Seine erschienen ferner in unserm Verlage:

Jesus Christus und Paulus. (VIII, 311 S.) 1902. M. 6 —; geb. M. 7 — Das gesetzesfreie Evangelium des Paulus, nach seinem Werdegang dargestellt. (IV, 232 S.) 1899.

Vekehrung im Neuen Testament und in der Gegenwart. Vortrag, gehalten auf der Allgem. Schlesischen Predigerkonferenz in Brestau. (30 S.) 1908.

In wiesern ist Jesus der Offenbarer Gottes? Dekanatsrede. (24 E.)
1906.

M. — 50

Die Erneuerung des paulinischen Christentums durch Luther. Defanatsrede. (30 S.) 1903.  $\mathcal{M} = 50$ 

Theologie des Neuen Testaments. 3., neu bearb. Aust. (XV, 585 S.)
1919.

M. 23—; geb. M. 26.50

Ausführliche Anzeige auf der 4. Umschlagseite.

3u den Preisen tritt, die Theologie ausgenommen, ein Verleger-Teuerungszuschlag von 30 %; auf alle außerdem 20 % des Sortiments. Einbandpreise freibleibend.

# Von bemfelben Verfaffer find erschienen:

Einleitung in das Neue Testament. 2. Aufl. 1918. Leipzig, Quelle & Meyer. Die Abfassung des Philipperbriefes in Ephesus. 1916. Gütersloh, Bertelsmann. Evangelium, Krieg und Weltfrieden. 1915. Leipzig, Deichert. Die Gegenwart und das Ende der Dinge. 3. Aufl. 1919. Leipzig, Deichert. Das Leben nach dem Tode. 2. Aufl. 1919. Leipzig, Deichert.

# Zur Reform

Des

# Studiums der Theologie

Von

Professor D. Paul Feine

in Salle a. d. S.





Leipzig 3. C. Sinricks'sche Buchhandlung 1920 820 G31 F32

# Inhalt.

|      |     |                                              | 06 |    |
|------|-----|----------------------------------------------|----|----|
|      |     | Ursachen der heutigen Reformbestrebungen     |    |    |
| II.  | Die | Vorbildung zum Studium der Theologie         |    | 7  |
| III. | Der | theologische Studienbetrieb                  |    | 14 |
|      | 1.  | Das Hebräische                               |    | 15 |
|      |     | Die Beschränkung des historischen Lehrstoffs |    |    |
|      | 3.  | Die Erweiterung der zu hörenden Borlefungen  |    | 24 |
|      |     | Ausgestaltung des Universitätsbetriebes      |    |    |
| IV.  |     | theologischen Prüfungen                      |    |    |
|      |     |                                              |    |    |

PACIFIC LUTHERAN
THEOLOGICAL SEMINARY
THE LIBRARY

Drud von August Pries in Leipzig.

# I. Die Urfachen der heutigen Reformbestrebungen.

Fragen der Reform des theologischen Studiums sind in den beteiligten Kreisen, den theologischen Fakultäten, den Ministerien, Rirchenregierungen und Synoden, unter den Studierenden der Theologie und denen, welche als Geistliche oder Oberlehrer selbst durch dies Studium hindurchgegangen waren, längst an der Tagesordnung. Das fortgesetzte Anwachsen des wissenschaftlichen Materials und die Bertiefung, welche die einzelnen Zweige der theologischen Bissenschaft in den letten Sahrzehnten erfahren haben, erforderten gebie= terisch eine Ausdehnung des Studiums über das althergebrachte Andererseits hatten die wiederholten Reformen des Symnasialunterrichts den Erfolg, daß die Ausbildung der Gymnasiasten in Latein und Griechisch zu wünschen übrig ließ. In steigendem Mage hatte man auf den Universitäten darüber zu klagen, daß ein großer Teil der angehenden Studierenden nicht mehr im Stande sei, eine griechische oder lateinische Quellenschrift zu lesen. Ja, die Kenntnisse, welche die Studenten von den Ihmnasien in den alten Sprachen mitbrachten, waren und sind oft geradezu dürftig.

Diese Lage verschärfte sich durch die Zulassung der Abiturienten der Realgymnasien zum Studium der Theologie, sowie durch die Tatsache, daß zahlreiche Absolventen von Oberrealschulen sich der Theoslogie zuwandten. Und zwar waren das junge Leute, denen man die Signung zum Studium der Theologie nicht absprechen konnte. Aber wenn sie auch netdürftig Griechisch oder Griechisch und Latein sowie Hebrässch nachlernten, eine humanistische Borbildung, wie sie das Studium der Theologie vorausset, hatten und bekamen sie nicht. Dazu mußten sie mehrere Semester in einer Zwittertätigkeit zubringen, da sie in den ihnen zur Inskription in der theologischen Fakultät sehlensden Fächern die Berechtigung nachzuholen hatten und doch auch gleichseitig theologische Borlesungen hören wollten. Daß dabei kein rechtes Studium der Theologie herauskommen konnte, sag auf der Hand.

Ferner war es eine fast stehenbe, jedenfalls sehr oft gehörte Alage, daß die Bibelkenntnis und das Bibelstudium der sich den theologischen Brüfungen unterwerfenden Kandidaten mangelhaft sei. Für das

Alte Testament kam noch hinzu die Schwierigkeit, welche die Erlernung der hebräischen Sprache mit sich brachte, und welche von einem großen Teile der Studierenden nicht in genügender Beise bewältigt wurde. Daß die theologische Schule in Bethel gegründet wurde, und daß sie zur Blüte gelangte, hatte in dieser Erscheinung mit seinen Grund. Denn dort wird mit Eiser das Studium des hebräischen Alten und des griechischen Neuen Testaments getrieben. Da die Theologie aber die Bissenschaft von der Offenbarungsreligion des Alten und des Neuen Testaments ist, zeigte sich in der geschilberten Beobachtung bei den Prüfungen ein erheblicher, dringend der Abhilse bedürftiger Mangel.

Nicht minder wurden aus den Areisen der Studierenden immer wieder Bünsche nach Zwischenprüfungen laut. Der in der Kandidatenprüfung zu beherrschende Stoff sei ein zu umfangreicher, so daß man ihn teilen müsse. Sie klagten auch, erst am Ende ihres Studiums sähen sie ein, wie sie es eigentlich hätten ausbauen sollen. Sie hätten es ganz falsch angefangen, drei dis vier Jahre ohne eigentliche Direktion studiert und ohne daß sie einmal hätten Rechenschaft ablegen müssen. Sagten wir dann, jeder Studierende erhalte doch bei der Inskription von seinem Dekan eine gedruckte Anweisung zum Studium der Theologie in den einzelnen Semestern, so hatten sie für uns ein mitleidiges Achselzucken. Das sas man eben nicht.

Alle diese Fragen bekamen ein höchst aktuelles Interesse durch das Eintreten der Novemberrevolution 1918 und die durch dieselbe herbeigeführte Notwendigkeit der Neuordnung des Verhältnisses der Kirche zum Staat. Es trat hinzu die Notlage der aus dem Kriege zurückehrenden Studierenden, welche Jahre verloren hatten und nun so schnell wie möglich in das geistliche Amt zu gelangen wünschten. Sie hatten zum großen Teil darüber zu klagen, daß ihre Arbeitseund Leistungsfähigkeit bedeutend verringert sei, durch Kriegsstrapazen, Verwundungen und dergl., daß ihr Gedächtnis gelitten habe und sie sich unmöglich den gesamten Stoff des theologischen Studiums für die Brüfung vergegenwärtigen könnten.

Daher wurden in den ersten Monaten nach dem Eintreten der Revolution eine Reihe von Borschlägen laut, gerade aus den Kreisen der Kriegsteilnehmer, wie das theologische Studium und Prüfungswesen neu zu gestalten sei. Diese Reformprogramme waren zum Teil so radikal und so sehr auf die außergewöhnlichen Verhältnisse der aus dem Kriege zurückgekehrten Studierenden zugeschnitten, daß sie allgemeinere Bedeutung nicht beanspruchen konnten. Taten doch auch

bie theologischen Fakultäten durch Kurse, Repetitionen, besonders auf die Kriegsteilnehmer berechnete Vorlesungen, und ebenso die Kirchenbehörden durch erhebliche Erleichterungen in den Examensbestimmungen, was in ihren Kräften stand, um die geschilderte schwierige Lage der Kriegsteilnehmer zu erleichtern. Freilich wurden innerhalb der Vorschläge zur Umgestaltung des theologischen Studiums auch Gedanken laut, welche der sorgfältigsten Rachprüfung auf ihre Berechtigung hin bedurften, weil sie auf wirkliche Mängel im gegenwärtigen aksemischen Unterrichtsbetriebe hinwiesen.

Die Veranlassung zu Um- und Neugestaltungen war oder erschien seit Ende 1918 allerdings so dringend wie nur möglich. Denn die Stellung, welche die beiden preußischen Revolutions-"Aultusminister" Hoffmann und Haenisch zur christlichen Kirche und ihren Einrichtungen schon in ihren ersten Erlassen einnahmen, verlangte gebieterisch, damitt zu rechnen, daß die neuen Machthaber versuchen würden, die theo-logischen Fakultäten aus dem Verbande der Universitäten auszuscheiden oder doch nur die historischen Fächer der Theologie an den Universitäten in irgend einer Form weiterzussühren. Es wäre in diesem Falle—und ähnlich lagen die Dinge in anderen deutschen Staaten— eine Neuordnung des gesamten Theologiessudiums notwendig gewesen.

Es ift nun freilich anders gekommen. Die den driftlichen Glauben und alles driftliche Empfinden tief verletenden Eingriffe, welche sich sozialdemokratische Unterrichtsminster mit ihren driftentumsfeind= lichen Erlassen erlaubten, lösten einen so elementaren Widerspruch im evangelischen Deutschland aus, daß man - wenigstens in einigen Bundesstaaten - langsamer mit den gewünschten Umgestaltungen voranzugehen für angezeigt erachtete. Zudem konnten diese großen Fragen ja auch nur auf verfassungemäßigem Wege geregelt werden. Die Bestimmungen ber gegenwärtig geltenben Reichsverfassung vom August 1919 geben nun der evangelischen Kirche, was fie zu ihrer Eristenz braucht. Artikel 137 gewährleistet die Freiheit der Bereinigung zu Religionsgesellschaften, gibt jeder Religionsgesellschaft das Recht, ihre Angelegenheiten selbständig innerhalb der Schranken bes für alle geltenden Gesetzes zu ordnen und zu verwalten und läßt die Religionsgesellschaften, die es bisher waren, als Körperschaften des öffentlichen Rechts bestehen. Artikel 149 bestimmt, daß die theologischen Fakultäten an den Hochschulen erhalten bleiben. Als charakteristisches Merkmal darf auch dies bezeichnet werden, daß auf der Ronferenz der Rektoren der deutschen Universitäten in Halle a. S. im Juni 1919, also vor der Berabschiedung der Reichsverfassung, der einmütige Beschluß gefaßt worden ist, dahin zu wirken, daß die theologischen Fakultäten, die evangelischen wie die katholischen, im Verband der Universität verbleiben. Unsere ganze Geistes- und Kulturwelt ist viel zu sehr beeinflußt und durchtränkt durch Elemente der christlichen Religion und der durch sie hervorgerusenen theologischen Wissenschaft, als daß man die theologischen Fakultäten ohne Schaden für die Universitäten selbst aus diesen lösen könnte.

Diese Wendung der Dinge darf nun aber nicht dazu verführen, daß man jest alles beim Alten läßt. Die Frage ob, in welcher Weise und in welchem Umfang das theologische Studium neu- und umzugestalten ist, bedarf dringend der Erörterung. Denn die im Boranstehenden angegebenen Motive bestehen in ihrer ganzen Schwere weiter, auch wenn den Kriegsteilnehmern ihr Wunsch erfüllt ist und sie in Berücksichtigung ihrer Lage troß mannigsacher Mängel und Lücken ihrer Vorbildung in das geistliche Amt eingetreten sind.

Bielfach hört man auch die Ansicht äußern, jest sei der Zeitpunkt gekommen, für die Ausbildung eines "clerus minor" — wie man mit einem wenig glücklichen Ausdruck sagt — zu sorgen, und es wird die Frage aufgeworfen, was für eine theologische Schulung man demselben zu geben habe, und ob die theologischen Fakultäten oder andere Anstalten diese Ausbildung zu übernehmen hätten.

Die geschilderte Sachlage hat schon zahlreiche Einzelerörterungen namentlich unter den Mitgliedern der theologischen Fakultäten hervorgerusen. Auch haben Vertreter der theologischen Fakultäten Deutschlands im September 1919 in Halle a. S. getagt, um in unverbindlicher Form die sie gemeinsam angehenden Fragen der Gegenwart, insbesondere die Frage des theologischen Studiums zu besprechen. Ferner ift in Berlin auf Beranlassung des Ministeriums für Wissenschaft, Kunft und Volksbildung ein Ausschuß gebildet worden, um über Reformfragen zu beraten. Diese Verhandlungen haben zwei mir zugänglich gewordene Denkschriften der Berliner Professoren von Harnack und Graf Baudissin über das Studium der Theologie und insbesondere des Hebräischen hervorgerufen. Auch W. Caspari in Breslau hat sich über die zukunftige Stellung des Hebräischen im Studium der Theologie geäußert. Ferner hat der theologische Fachausschuß der Berliner Studentenvertretung Vorschläge in 15 Thesen zur Reform des evangelisch-theologischen Studiums ausgearbeitet, für den Allgemeinen Studententag in Bürzburg im Juli 1919. Diese Thesen sind im Herbstzwischensemester 1919 in den Arbeitsgemeinschaften der theologischen Fakultäten durchberaten worden, und die

Ergebnisse sind zum Zweck der Berarbeitung an die Geschäftsstelle der Deutschen Theologenschaften in Göttingen gegeben worden.

Meine Ausführungen bezwecken gleichfalls, daß die Erörterung dieses ganzen Problems von den verschiedenen Seiten und unter möglichst vielseitigen Gesichtspunkten aufgenommen werde. Diese Reform geht sowohl die theologischen Fakultäten wie die Kirche und die Kirchenregierungen an. Andert sich doch auch das bisherige Verhältnis dieser Faktoren zueinander. Die Fakultäten werden in Zukunft voraussichtlich in noch stärkerer Beise als sie es bisher waren, staatlichen Charafter tragen. Die Ernennung der Professoren der Theologie erfolgt durch das zuständige Ministerium, das keinerlei Berhältnis zur Kirche hat und kein "Rultusministerium" mehr ift. Die Ernennung kann daher sachgemäß von ihm nur nach den auch für andere Fakultäten maßgebenden rein wissenschaftlichen Gesichtspunkten geschehen. Undererseits ist die Aufgabe der theologischen Fakultäten nach wie vor die, der Kirche zu dienen, indem sie ihren zukünftigen Dienern die erforderliche wissenschaftliche Ausbildung gibt. Angesichts der großen aus diesem eigentümlichen gegenseitigen Verhältnis erwachsenden Schwierigkeiten, die einer sehr sorglichen Lösung bedürfen, würde es von nicht zu unterschätzendem Wert sein, wenn jett Fakultäten und Kirche in der beide Teile angehenden Frage der Ausbildung der zufünftigen Geistlichen, besonders hinsichtlich der erforderlichen Reform, zu einem einverständlichen und vertrauensvollen Übereinkommen zu gelangen vermöchten.

Es stellt sich daher noch ein Gesichtspunkt heraus, der nicht unausgesprochen bleiben soll, wenngleich er keine maßgebende Bedeutung hat. Nachdem auf dem Dresdner Kirchentag im September 1919 die einleitenden Schritte zur Gründung eines deutschen evangelischen Kirchenbundes getan worden sind, liegt es nahe, dahin zu streben, daß in einer so wichtigen, allen Landeskirchen gemeinsamen Frage, wie das Studium der Theologie es ist, eine gewisse Berkändigung erfolgt. Keine Landeskirche wird es sich nehmen lassen, die Ordnung der Borbildung ihrer Geistlichen selbst und selbständig zu treffen. Immerhin gibt es doch auch auf diesem Gebiete Fragen, welche alle in gleicher Beise angehen und in denen eine nicht allzu verschiedene Ordnung erwünsicht ist.

# II. Die Borbildung jum Studium der Theologie.

Bis vor wenigen Jahren war die allgemein geltende rechtliche Lage an den deutschen theologischen Fakultäten die, daß das Reifeprüfungszeugnis eines humanistischen Gymnasiums zur Instription erforderlich war. War in dem Abgangszeugnis die Prüfung im Hebräischen nicht nachgewiesen, so wurde der betreffende Student in das Album der theologischen Fakultät als "immaturus" eingetragen. Von dem Zeitpunkt des Bestehens der Nachprüfung im Hebräischen an mußte bei der Meldung zum ersten theologischen Examen in Preußen, und wohl auch in den meisten anderen Bundesstaaten, ein Studium der Theologie von sechs Semestern nachgewiesen werden. Die Realghmnasials und die Oberrealschulabiturienten, welche Theologie studieren wollten, mußten an humanistischen Gymnasien die erforderlichen Ergänzungsprüfungen ablegen, um in einer theologischen Fakultät inskribiert zu werden, und zwar hatten sich in Preußen die Abiturienten der Realghmnasien, wenn sie im Latein voll genügend waren, einer Prüfung im Griechischen, die Oberrealschulsabiturienten im Lateinischen und Griechischen, die Oberrealschulsabiturienten im Lateinischen und Griechischen zu unterwersen.

In Breufen sind nun im Jahre 1917 zwei Erleichterungen für die Abiturienten der Realgymnasien eingetreten, und zwar unter bem Druck der im vorigen Kapitel geschilderten, durch den Zustrom von Realammasiasten zum Studium der Theologie bedingten Verhältnisse, und um gewisse Anstöße zu vermeiden, welche sich bei den Nachprüfungen an humanistischen Chmnasien herausgestellt hatten. Eine preußische Ministerialverfügung vom 27. Juni 1917 ordnet an, daß künftig auch Inhaber des Reifezeugnisses eines Realgymnafiums zur Immatrikulation als Studierende ber evangelischen Theologie zuzulassen sind. Danach können also Abiturienten der Realgumnasien Studierende der Theologie werden, ehe sie die Reife im Griechischen erlangt haben. Eine weitere Ministerialberfügung aus dem gleichen Jahre ordnete an, daß bei jedem preußischen Provinzialschulkollegium eine Prüfungskommission zur Abhaltung von Brüfungen im Griechischen für Theologie-Studierende bestellt werden solle, bestehend aus einem schultechnischen Mitalied des Provinzialschulkollegiums als Vorsitenden und zwei weiteren Kachmännern. Als Riel der Brüfung wird bestimmt Sicherheit in der attischen Elementargrammatik, ausreichende Lokabelkenntnis und Verständnis nicht zu schwieriger Stellen aus Xenophon und Plato. Dem Bewerber wird gestattet, auch andere Schriftsteller anzugeben, mit denen er sich beschäftigt hat. Daneben wird auch die Ermächtigung gegeben, Stellen aus dem griechischen Neuen Testament zur Prüfung heranzuziehen.

Man wird in dieser Verfügung eine erhebliche Herabsetzung der Forderungen erblicken mussen und auch eine Erleichterung, insofern die Prüfung nicht mehr an den humanistischen Ehmnasien abgelegt und dort von den Lehrern abgenommen wird, welche den griechischen Unterricht in der Oberklasse erteilen, also die Nachprüfung dementsprechend zu gestalten geneigt sein werden. Betreffend die Nachsprüfung der Abiturienten der Oberrealschulen enthält diese Ministerialverfügung nichts.

Hier sei gleich noch auf eine weitere Verordnung hingewiesen. Eine preußische Ministerialversügung vom 9. Mai 1917 ermächtigt die preußischen Konsistorien, bis auf weiteres im Namen des Ministers selbständig die Gesuche um Erseichterung des Dispenses von den staatslichen und kirchlichen Vorschriften (6 Semester Theologie-Studium) zu entschen. Es wird empsohlen, eine wohlwolsende Entscheidung zu fällen, besonders dann, wenn nach Ablegung der Prüfung im Griechischen noch fünf Semester auf der Universität dem Studium der Theologie gewidmet worden sind.

Auf dem Fakultätstag vom September 1919 in Halle wurden nun diese preußischen Erleichterungen von den nichtpreußischen Kollegen nicht sympathisch begrüßt. Ziemlich allgemein wurde von ihnen der Standpunkt vertreten, daß man die Erganzungsprüfung nicht erleichtern dürfe. Man erhob die Forderung, die zukünftigen Theologen müßten eine klaffische Vorbildung auf die Universität mitbringen, da das Christentum nach Ursprung und Geschichte zu eng mit der griechischen und römischen Geisteswelt in Berbindung stehe, als daß eine wirkliche wissenschaftliche Ausbildung ohne Kenntnis der beiden klassischen Sprachen des okzidentalischen Altertums gegeben werden könne. Da genüge es nicht, nur Plato und Xenophon den Abiturienten als griechische Schriftsteller vorzulegen. Das Neue Teftament aber gehöre nicht in die Prüfung, welche den Nachweis zur Reife für das Theologicstudium erbringen solle. Dem in den anderen Bundesstaaten herrschenden Zustand, daß die Abiturienten der Realaymnasien und Oberrealschulen die Ergänzungsprüfung an humanistischen Emmnasien abzulegen hätten und daß die Forderungen in Ginklang mit den an die Ohmnasialabiturienten geftellten Bu halten seien, wurde der Borzug gegeben. Man verwies darauf, daß in Baden auch von den katholischen Theologen volle humanistische Vorbisdung verlangt werde, und daß dort der, welcher in ein anderes Studienfach übergehe, die dafür erforderliche volle Vorprüfung ablegen müsse.

Aus verschiedenen Gesichtspunkten heraus war man der Meinung, daß die Höhenlage der Borbildung zum Studium der Theologie nicht herabgedrückt werden dürse. Dagegen sprächen schon interkonsfessionelle wie internationale Gründe. Man dürse in den Forderungen an die evangelischen Theologen nicht hinter dem zurückbleiben, was die katholische Kirche für das Universitätsstudium ihrer Theologen fordere. In den skandinavischen und den angelsächsischen Ländern, in Holland und der Schweiz genieße die deutsche Theologie hohe Wertschäung. Diese Beurteilung werde sich nicht halten lassen, wenn wir die Bedingungen der Borbisdung ermäßigten.

Run machen freilich die akademischen Lehrer der Theologie, wie wir im Eingang bereits ausgesprochen haben, allgemein die Erfahrung, daß die Kenntnisse im Griechischen und Lateinischen bei einem sehr großen Teil der Studierenden mangelhaft oder ungenügend sind. Schon das Neutestamentliche Griechisch bereitet Schwierigkeiten; aber eine griechische oder lateinische Duelle zu übersehen oder eine lateinische Schrift Luthers oder Calvins Institutio zu lesen, sind die meisten außer Stande. Und doch ist Lateinisch Kirchensprache, ein großer Teil unserer Duellen ist griechisch und lateinisch, ein volles Studium des Neuen Testaments ist, wenn man nicht die Septuaginta und religions-geschichtliche, in erster Linie wieder griechische Urkunden und Duellen lesen kann, unmöglich.

Da ist man auf den Gedanken gekommen, eine Urt Vorstudium zu schaffen, und in etwa einjährigem Kursus im Griechischen und Lateinischen die für ein geordnetes Studium der Theologie notwendigen Kenntnisse zu vermitteln, etwa in einer theologischen Schule wie Bethel es ist. Doch dürfte das nicht ohne Bedenken sein. Zwischen höherer Schule und Universität soll man kein Zwischenstadium einführen. In vergangenen Jahrhunderten, als die philosophische Fakultät die "niedere", eben propädeutische Fakultät war, trat der Student doch auch gleich in den Berband der Universität ein und rückte erst nach Semestern in die theologische Kakultät als die obere auf. Wer das Studium der Theologie beginnen will, soll nicht erst noch zwei Semester in einer Vorschule zubringen. Sind noch weitere sprachliche Kenntnisse zu erwerben, so muß auf der Universität dafür Vorsorge getroffen werden. Es bestehen ja wohl auch zur Zeit fast überall an den deutschen Universitäten Lektorate für die alten Sprachen. mussen bei dem geschilderten Rotstand als theologische Fakultäten uns selbst zu helfen suchen und Assistenten und Repetenten mit der Abhaltung solcher Abungen, auch im Lateinischen und Griechischen, betrauen, welche wir für unsere Studenten brauchen.

Aber wir dürfen diese Gelegenheit auch nicht unbenutt lassen,

um nachdrücklich zu fordern, daß bei der kommenden Reugestaltung der Schulen auch ein Inpus von höherer Schule erhalten oder beffer gesagt wiederum geschaffen werde, in welcher das gründliche Erlernen von Latein und Griechisch neben der Ausbildung im Deutschen und in ber Geschichte im Mittelpunkt steht. Man hat in den letten 30 Jahren viel an den höheren Schulen reformiert und dabei meist eine wenig glückliche Hand gehabt. Seitdem durch die königlich preußische Kabinettsorder vom Jahre 1900 die drei Gattungen der höheren Lehranstalten, humanistisches Emmasium, Realgymnasium und Oberrealschule als gleichberechtigt hingestellt worden sind, ist es der gewiesene Weg, daß man nun auch wirklich Ernst macht mit der Verschiedenheit der Ausbildung, welche man der heranwachsenden Jugend gibt. Daher kann man sehr wohl einen gemeinsamen Unterbau für diese Schulen einrichten; dann aber foll man wirklich differenzieren und auch eine Schule schaffen, in der wieder, wie es noch unsere Bäter genossen haben, Latein und Griechisch ordentlich gelernt wird. Denn unsere heutige Bildung fußt nun einmal zu einem guten Teil auf der griechischen und lateinischen Kultur. Das heutige Ghmnasium krankt an einem Zuviel des Lernstoffes. Man kann nicht zugleich eine volle Vorbildung in alten Sprachen, Geschichte, Deutsch, Französisch, Mathematik und Naturwissenschaften geben. Das können die Schüler gar nicht alles bewältigen. Dazu find die meisten auch mehr oder nur nach einer Richtung hin befähigt, der sprachlich-historischen oder der mathematisch-naturwissenschaftlichen. Daher stelle man neben Realgymnafinm und Oberrealschule das alte humanistische Ihmnasium wieder her, in welchem alle andern Fächer neben den vorhin genannten zurücktreten, insbesondere aber die Mathematik. Selbstverständlich muß das Chmnasium in erster Linie eine vaterländische und nationale Erziehung geben. Daher stehen Deutsch und Geschichte im Vordergrund. Sodann aber muß man den Schülern wieder die Fähigkeit vermitteln, ohne die Gelsbrücke einer deutschen Abersetzung einen antiken Schriftsteller zu lesen. Ein nicht unbeträchtlicher Teil derjenigen, welche Universitätsstudium beabsichtigen, werden dort ihre Vorbildung suchen; Theologen, Philologen, Philosophen und Hiftorifer brauchen eine solche ja auch notwendig.

Gine neue Situation für die preußischen Universitäten, also auch für die theologischen Fakultäten, ist nun aber durch den Erlaß des preußischen Unterrichtsministers vom 19. September 1919 gesichaffen worden. Ahnliches scheint, nach Zeitungsnachrichten zu schließen, auch im ehemaligen Königreich Sachsen geschehen zu sein. Bis

jest waren es die neunklassigen höheren Lehranstalten, deren Absolvierung den Zugang zur Universität eröffnete. Lebhaft angefochten wurde bereits die Zulassung der Oberlyzeal-Schülerinnen zur Jmmastrikulation. Run aber wird einer neuen Kategorie von Studierenden mit andersartiger Vorbildung als der der Ghmnasien, Realgymnasien und Oberrealschulen der Zugang zur Jmmatrikulation eröffnet.

Der erwähnte Ministerialerlaß versügt, daß Lehrer und Lehrerinnen, welche mindestens zwei Jahre im praktischen Schuldienst gestanden haben, an den preußischen Universitäten immatrikuliert werden können und nach einem Studium von wenigstens sechs Semestern zwecks Abschlusses pädagogischer Studien zur Prüfung in Philosophie und Pädagogist nach §§ 9, 24, 25 der Ordnung für das Lehrsamt an höheren Schulen vom 28. Juli 1917 zuzulassen sind. An die Stelle des Reisezeugnisses einer neunklassigen höheren Lehranstalt soll bei diesen Bewerbern das Seminar-Entlassungszeugnis treten. Schon das ist eine folgenschwere Entscheidung. Das Seminar-Entlassungszeugnis wird für diese Immatrikulation auf gleiche Stufe mit dem Reisezeugnis der neunklassigen höheren Lehranstalten gestellt.

Aber der Ministerialerlaß geht noch weiter. Er regelt auch die Zulassung der Lehrer und Lehrerinnen zur Doktor- und Oberlehrerprüfung sowie zum Studium in anderen Fakultäten einschlieflich der Theologie. Die Grundlage soll fortan in allen diesen Fällen das Seminar-Entlassungszeugnis bilben. Bum Zwed ber Melbung gur Oberlehrerprüfung ist aber eine Erganzungsprüfung abzulegen, und zwar für Lehrbefähigung in Religion, Deutsch, Sprachen und Geschichte im Lateinischen und Griechischen, entsprechend den Anforderungen an die Realschulabiturienten, zum Zweck der Zuwendung zu einem andern Universitätsstudium eine verfürzte Reifeprüfung. Wer für die Immatrikulation Chmnasialbildung nachweisen muß, hat in diesem Falle noch im Lateinischen und Griechischen eine Brüfung abzulegen. Ferner wird bestimmt, daß die Erganzungs- oder Reifeprüfung spätestens im vierten Somester des Studiums abzulegen ift. Doch wird hinzugefügt, es könne die vor der Ablegung der Ergänzungsoder der Reifeprüfung liegende Studienzeit auf die für die akademischen Prüfungen vorgeschriebene Studienzeit angerechnet werden.

Man kann es den Lehrern nicht verdenken, wenn sie im stolzen Gefühl des damit Erreichten jubelnd ausrufen, der 19. September 1919 werde einer der denkwürdigsten Tage in der preußischen Schulgeschichte sein. Denn an ihm habe Preußen allen seinen Lehrern die

Universität geöffnet. Aber auch wir sprechen auß: wer von uns steht nicht dem Streben der Lehrer nach tieferer und umfassenderer Außbildung sympathisch gegenüber?

Mein die Universitäten und die einzelnen in ihr vertretenen Wissenschaften werden ihrerseits darüber zu wachen haben, daß ihnen nur solche Studierende zugeführt werden, welche den erforderlichen Grad der Vorbildung besigen. Wohl hat das preußische Unterrichtsministerium, ehe es diese Verfügung erlich, sich mit den Universitäten über einige die Beiterbildung der Lehrer betreffende Fragen in Berbindung gesett. Aber dieser Erlaß geht weit über den Rahmen jener Verhandlungen hinaus. Auch hat man bis jest von Lehrern vielfach vielmehr dies gehört, daß ihre Seminarausbildung unzulänglich sei und sie eine den höheren Lehranstalten entsprechende Organis sation ihrer Berufsvorbildung anstreben. Wie kommt man dann dazu, so unvermittelt die Seminarausbildung der der höheren Schulen gleichzustellen? Denn die ministerielle Verordnung bestimmt: "An die Stelle des Reifezeugnisses einer neunklassigen höheren Lehranstalt tritt bei diesen Bewerbern (den Lehrern) das Seminar-Entlassungszeugnis."

Was für eine Haltung wir als Angehörige einer theologischen Fakultät gegenüber dieser Neuordnung einzunehmen haben, kann nicht zweiselhaft sein. Jeder Lehrer soll und als Studierender unserer Fakultät willkommen sein, der die erforderliche Vorbildung für das Studium der Theologie besitzt. Aber haben wir es schon für einen Notstand erklärt, daß die von Oberrealschulen und in gewissem Maße auch die von Realgymnasien kommenden Studierenden nicht die in unserer Fakultät vorauszuschenden Kenntnisse besitzen, so werden durch diese Ministerialverordnung noch schwierigere Verhältnisse geschaffen.

Uns erscheint es schon als eine wenig glückliche Maßregel, daß die Lehrbefähigung für den Religionsunterricht in Oberklassen der höheren Schulen in Preußen von solchen Studierenden erworden werden kann, welche des Hebräischen nicht mächtig sind. Denn wie sollen sie im Alten Testament unter diesen Umständen eine volle Ausbildung erhalten? Sie können ja keine Altestamentliche Eregese hören. In der Einseitung und der Altestamentlichen Theologie greift der Prossesson auch stetig auf den Urtert zurück. Auch solchen Borlesungen können sie nicht in vollem Umfang folgen. Auf die Schwierigkeit, daß sie dann als Religionslehrer an Ghmnasien Unterricht im Hebräischen nicht geben können und dadurch übelstände herbeigeführt werden, ist auch hinzuweisen.

Nunmehr wird die Kategorie derer, welche die Lehrbefähigung in der Religion ohne die Renntnis des Bebräischen erwerben können, beträchtlich erweitert und damit der geschilderte Übelstand vergrößert. Aber noch bedenklicher erscheint uns die Magregel, daß die Absolventen der Lehrerseminare nunmehr auch die Berechtigung erhalten haben, bis zu vier Semestern Theologie zu studieren, ohne daß sie Renntnisse im Lateinischen, Griechischen und Hebräischen nachgewiesen haben. Man sage nicht, daß doch nur wenige Lehrer von diesem ihnen verliehenen Recht Gebrauch machen werden. Schon jest kommt es öfters vor, daß Lehrer das Abiturienteneramen nachholen und Theologie studieren. Daher werden in Zukunft wohl noch mehr Lehrer sich dem Studium der Theologie zuwenden. Mun zeigt die vorausgegangene Darlegung über die Lorbildung zu diesem Studium, wie unbedingt notwendig eine Ausbildung in den klassischen Sprachen ift. Es kann niemand in den geordneten Betrieb des Studiums der Theologie eintreten, der nicht humanistische Studien gemacht hat. Jest aber wird uns eine ganze Gruppe von Studierenden zugewiesen, von der das nicht gilt, welche auch nicht durch die Geistesschulung hindurchgegangen sind, welche das Erlernen einer fremden Sprache mit sich bringt, und sei es eine moderne. Trop ihrer andersartigen Vorbildung als die einer neunklassigen höheren Lehranstalt ist, wird aber diesen Studierenden sogar die Vergünstigung zuteil, daß ihnen, abgesehen von verkürzten Reifeprüfung, auch noch die vor der Ablegung Ergänzungs- oder Reifeprüfung liegende Studienzeit auf vorgeschriebenen akademischen Semester angerechnet werden kann. Hat eine solche Neuordnung innere Berechtigung? Wir können es nicht finden. Wir bekommen auf diese Beise zwei verschiedene Arten von Theologiestudierenden, deren Borbildung nicht zu einander paßt. Bei dieser Sachlage wurde ein Berabdruden der bisherigensöhenlage ber theologischen Borlesungen unvermeidlich sein. Darein können aber die theologischen Fakultäten ohne Widerspruch nicht willigen.

Meines Erachtens kann es nicht ausbleiben, daß auch von seiten der theologischen Fakultäten gegen die ministerielle Verfügung vom 19. September 1919 Protest erhoben wird.

# III. Der theologische Studienbetrieb.

Das gesamte Studium der Theologie von Grund aus neu zu gesstalten, liegt keine Veranlassung vor. Denn in seinen Grundzügen und in seinem Ausbau ist es wohlbewährt. Auch wird man an den

Unterrichtsart, dem freien Lehrvortrag auf der einen Seite und dem methodisch-didaktisch-seminaristischen Betrieb andrerseits abzugehen, mag immerhin das gegenseitige Verhältnis dieser Formen zu einander anders geregelt werden. Gerade in einer glücklichen Verbindung beider Unterrichtsmethoden liegen die Vorzüge der Ausbildung auf deutschen Universitäten und die Gewährleistung für wissenschaftliche Schulung. Wohl aber gibt es eine Anzahl von Fragen im heutigen Unterrichtsbetrieb, die einmal erörtert werden müssen, in denen die Anschauungen gerade in der Gegenwart sehr verschiedenartig sind. Dazu kommt, daß die neueste Entwicklung auch neue Probleme stellt.

### 1. Das Bebräische.

Unter dem Einfluß des Hochdrucks, den einst Professor Stade auf bas Studium des Bebräischen an der Giegener Fakultät ausgeübt hatte, war vor Jahren in Gießen eine gegenfähliche Strömung aufgekommen, derzufolge man das Hebräische als notwendiges Examensfach glaubte entbehren zu können. Doch blieben derartige Stimmen, innerhalb Teutschlands wenigstens, vereinzelt. Infolge des Krieges hat sich auch bei uns die Sachlage verändert. Gin großer Teil der aus dem Kriege zurückgekehrten Theologie-Studierenden klagte über die Schwierigkeiten, welche ihnen das hebräische bereite, das fie fast ganz vergessen hätten. Wirklich haben die Kirchenregierungen auch geglaubt, den in bezug auf das Hebräische geäußerten Bünschen der Kriegsteilnehmer so weit Rechnung tragen zu muffen, daß in Preußen und wohl auch anderwärts eine gewisse Wahlfreiheit eingeräumt worden ist betreffend die beim Kandidateneramen im Urtext vorzulegenden Alttestamentlichen Bücher. Der Breslauer Professor W. Caspari geht aber weiter. Er hat den Vorschlag gemacht, man solle die Anstellungsprüfung der Theologen in einer volleren und einer schmaferen Gestalt ablegen laffen. Bu der letteren follte im Alten Testament nicht nach dem Originalwortlaut geprüft werden. Mur die Bollprüfung würde die Berechtigung zu höheren Anstellungen geben und die Erwerbung eines theologischen Grades gestatten. In jeder Gemeinde muffe aber ein Geistlicher sein, welcher das Alte Testament aus dem Hebräischen kenne. Schon jest sei es eigentlich so, daß in dem Bezirk eines einzelnen Superintendenten ein Amtsbruder etwa besonders den Beziehungen zwischen Religion und Naturwissenschaft nachgehe, der andere Philosophie als Lieblingsfach verfolge, ein dritter die Literatur, einer auch Sozialpolitik, einer Bienenkunde. So müsse in einem Kirchenkreise immer ein Amtsbruder eine Alttestamentliche Fachkenntnis besitzen, um seinen vollberechtigten Amtsbrüdern als Berichterstatter über Alttestamentliche Fragen zu dienen. Im benachbarten Deutschösterreich macht sich, zum Teil mit Rücksicht darauf, daß das Hebräsche an den dortigen Gymnasien nicht gelehrt wird — vielleicht spielen auch völkische Gesichtspunkte mit herein eine starke Strömung geltend, man solle die obligatorische Forderung des Studiums des Hebräschen für die evangelischen Theologen fallen lassen.

Auf Veranlassung des Ministeriums für Wissenschaft, Kunft und Volksbildung - den Namen "Kultusministerium" sollte man für das jetige Ministerium vermeiden, da es mit "Kultus" nichts mehr zu tun hat — ist in Berlin ein Unterrichtsausschuß zusammengetreten, welchem v. Harnack die bereits erwähnte Denkschrift über die Ausbildung ber zukünftigen Pfarrer und die theologischen Fakultäten vorgelegt hat. Er verweist darin auf die besonders hohen Anforderungen, welche heute an die Studierenden der evangelischen Theologie gestellt werden. Religionsgeschichtliche, religions-philosophische und soziologisch-geschichtliche Studien seien notwendig, dazu Ausbildung in Padagogit. Das alles gelte aber neben der Ausgestaltung der Disziplinen der Kirchengeschichte, der sostematischen Theologie und der praktischen Theologie. Daber muffe man, auch bei Erhöhung der Studienzeit auf 8 Semester, das Studium der Theologie an irgend einer Stelle entlasten. Das könne geschehen, indem man das Sebräische streiche und das Alte Testament griechisch lesen lasse. Die Borlesungen auf Grund des Alttestamentlichen Originaltextes sollen nach seinem Borschlag bleiben, aber fakultativ werden.

Diesem Gutachten hat der Vertreter der Alttestamentlichen Wissenschaft an der Berliner theologischen Fakultät, Graf von Baudissin, eine Denkschift entgegengestellt, in welcher er den v. Harnackschen Vorschlag ablehnt. Die Septuaginta sei an vielen theologisch wichtigen Stellen ohne Vergleichung des hebräischen Textes unwerständlich, schaffe vielsach einen neuen Wortsinn, schon ihr hellenistischer Gottesbegriff sei ein anderer als der der hebräischen Autoren. Die christliche Theologie müsse zurücksehen auf den Ansangs und Ausgangspunkt der christlichen Religion. Jesus aber habe mit seinen Jüngern nicht griechisch verkehrt, sondern die hebräische Vibel benutzt. Die Alttestamentliche Begründung der Worte Jesu und der ersten Predigt des Evangeliums dürfe nicht in ihrem Werte angetastet werden. Sprache und Sache könne man in diesem Punkte nicht trennen. Den Kandi-

baten die erforderliche Kenntnis der Alttestamentlichen Religionsgeschichte zu vermitteln, ohne Boraussetzung einiger Kenntnis des Hebräischen, sei sehr schwer. Ferner wird der praktische Gesichtspunkt geltend gemacht, daß das Fallenlassen des Hebräischen eine Schödigung des Ansehens und damit auch der Wirksamkeit des geistlichen Standes nach sich ziehen werde.

Auf dem ersten Hallischen Fakultätstag war die ganz überswiegende Stimmung die, man müsse das Hebräische beibehalten. Insbesondere hob der Vertreter der Gießener Fakultät hervor, daß diese in ihrer jetzigen Zusammensetzung nicht daran denke, vom Hesbräischen abzulassen. Die gleiche Erklärung gaben andere Vertreter ab. In England ist das Studium des Hebräischen frei. Wer aber in die höheren geistlichen Stellen aufrücken will, muß Hebräisch können. Es war die allgemeine Anschauung, daß man auch die hohe intersnationale Stellung der deutschen Theologie durch Aufgeben des obligatorischen Studiums des Hebräischen nicht mindern dürse. Auch der katholischen Theologie gegenüber geste dies.

So sehr man also daran sesthielt, daß das Studium des Hebräischen beibehalten werden müsse, trat doch schon bei dieser Beratung über ein Einzelsach mehrsach der Gedanke zu Tage, daß es gelte, gewisse Abstudiungen einzusühren, Differenzierungen, wie gesagt wurde. Ein Vertreter sprach die Ansicht auß, man könne die allgemein zu erhebende Forderung auf ein geringeres oder unter Umständen auf ein Mindestmaß herabsehen, etwa die im sogenannten Hebraicum nachzuweisenden Kenntnisse, um auf der andern Seite wieder mehr fordern zu können, wie z. B. in der zweiten biblischen Sprache, dem Griechischen. Ja es wurde sogar direkt die Frage gestellt: "Soll jeder Theologe hebräisch können?" und der Vorschlag gemacht, daß man bei Obersealschülern in der ersten und zweiten theologischen Prüfung auf das Hebräische ganz verzichten könne, um dasür entsprechend dem Vorschlag von Harnack, den Nachweis des Septuagintastudiums zu verlangen.

Doch wurden dagegen schwere Bedenken erhoben und es wurde auf den gewiß nicht normalen Zustand hingewiesen, daß cs infolge der preußischen Prüfungsordnung jeht schon Oberlehrer in der Resligion gebe, welche des Hebräischen nicht kundig sind. Greift dieser Zustand weiter um sich, so ist allerdings an den betreffenden Schulen der Unterricht des Hebräischen für die zukünstigen Theologen gefährdet. Wer soll ihn dann geben? ein Pfarrer? oder in konsessionell gemischten Gegenden ein katholischer Theologe? Das möchten wir doch nicht wünschen.

Mit noch größerem Nachdruck als auf dem Fakultätstag wurde aber auf einer theologischen Konferenz im September 1919 die Beisbehaltung des Hebräischen im regulären Studium der Theologie verlangt. Die Heranführung an die Quellen, vor allem natürlich an die biblischen Quellen, sei umerläßliches Erfordernis für wirkliche wissenschaftliche Ausbildung der Theologen. Die Schöpfungsgeschichte lasse sich nicht nach dem griechischen, sondern nur nach dem hebräischen Text wissenschaftlich behandeln. Es sei wahrscheinlich, daß in der nächsten Zeit die Metrik die Alttestamentliche Forschung beeinflussen werde, indem sie Kriterien für prophetische und poetische Teile des Alten Testaments liesere. Wie solle man die Studenten in solche Probleme einführen, wenn sie von der hebräischen Sprache nichts verstehen? Ferner, wenn man den Propheten Zesaja kennen Iernen wolle, so dürfe man die Septuaginta nicht vorlegen, wie schon eine oberflächliche Vergleichung Iehren könne.

Auf der anderen Seite wird nicht nur von der evangelisch-theologischen Studentenschaft in Osterreich die Beseitigung des Hebräischen
als obligatorischen Faches angestrebt, sondern auch in der deutschen Theologenschaft macht sich eine ähnliche starke Strömung
geltend. Sie scheint hauptsächlich von den Kriegsteilnehmern ihren
Ausgang zu nehmen, welche erklären, daß sie sich in das Hebräische
nicht mehr einzusinden vermögen, aber sie hat stark um sich zu greisen
begonnen. These 15 der Borschläge des Theologischen Fachausschusses
der Berliner Studentenvertretung zur Kesorm des Studiums lautet:
"Das Hebräische wird als obligatorischer Brüsungsgegenstand abgeschafft." Als der Halliche Theologische Fakultätsausschuß diese These
beriet, waren die Anschauungen geteilt. Ein nicht unbeträchtlicher
Teil unserer Studentenschaft war gegen das Hebräische; indessen waren
sie gegenteiliger Belehrung nicht unzugänglich.

Die vorgeführten Außerungen und Verhandlungen zeigen, daß über die Frage des Studiums des Hebräischen auch bei uns in Deutsch- land jest verschieden gedacht wird. Die Vorschläge, den gegenwärtigen Vetrieb abzuändern, wachsen aus verschiedenen überlegungen heraus. Gegenwartsnöte können keine Veranlassung zur Abänderung sonst bewährter Einrichtungen abgeben. Daß das Hebräische vielen Studenten schwer wird und die Leistungen im Hebräischen im Kandidatenseramen oft wenig befriedigen, ist zwar richtig, aber daraus folgt noch nicht, daß man aus dem obligatorischen Lehrsach ein sakultatives machen sollte. Der Wunsch liegt zwar nahe, daß man bei dem starken Anwachsen des Stoffes in allen Disziplinen des Studiums der Theo-

logie irgendwo und wie Entlastung schaffen möchte. Aber ist wirklich das Alte Testament das Gebiet, auf dem es am ersten ohne erheblichen Schaden geschehen könnte? Wir wollen uns im Aufbau bes Studiums nicht von zeitgeschichtlichen Strömungen beeinflussen lassen, wie die ift, daß das Alte Testament religios minderwertig fei, Unstößiges enthalte, zu ftarte nationale Schranken trage, als antike Religion uns Heutigen nichts mehr zu sagen habe. Derartige Einwendungen entspringen einem mangelhaften Verständnis dafür, weshalb wir das Alte Testament in unserer Vibel haben. Es ist andererseits auch nicht von ungefähr, daß gerade ein Vertreter der Kirchengeschichte das Studium der griechischen Bibel an die Stelle des Studiums des hebräischen Alten Testaments setzen will. Denn von den Zeiten an, in denen die Schriften des Neuen Testaments geschrichen worden sind, und sodann in der Kirchengeschichte, ist der Einfluß des griechischen Alten Testaments allerdings ungleich viel größer und tiefer als der der hebräischen Bibel. Diese tritt ja bald ganz zurück.

Dennoch erscheint es mir unmöglich, bas ordnungsmäßige Studium der Theologie vom Erlernen der hebräischen Sprache zu entbinden. Das Christentum ist und bleibt nun einmal Offenbarungsreligion, geschichtliche, seittem in der Menschheit wirksame Offenbarung. Diese Offenbarung Gottes hat sich in der in der Bibel niedergelegten Weschichte vollzogen und hat ihren Mittelpunkt und Abschluß in der Berson Jesu. Jesus aber ift gar nicht zu verstehen ohne die auf ihn abzielende Geschichte, oder einfacher gesprochen, ohne das Alte Testament. Will daher die Theologie diese Person zum wissenschaftlichen Verständnis bringen, so muß sie ihre Junger in diese Zusammenhänge einführen. Jesus selbst hat nicht die griechische, sondern die hebräische bezw. aramäische Bibel gehabt. Sein Evangelium hat er gleichfalls in der gramgischen Eprache verkundigt. Gbenfo ift die alteste Predigt der Jünger aramäisch. Unsere Evangelien verraten alle vier, wenn auch in verschiedenem Grade, den Ursprung aus dem Semitischen. Das alles sind zwingende Gründe, die wissenschaftliche Ausbildung der beranwachsenden Theologen auf das bebräische Alte Testament zu gründen. Ein Abbrechen davon gefährdet den vollen wissenschaftlichen Betrieb, worein wir nicht willigen können.

Damit soll nun freilich nicht gesagt werden, daß es das Ziel des akademischen Unterrichts sein muß, jeden Studenten bis zur Reife des Berständnisses des hebräischen Alten Testaments zu führen. Bir haben an den theologischen Fakultäten die Aufgabe, die zukünftigen Träger des geistlichen Amts, nicht aber Spezialisten auszubilden;

wenigstens dürfen wir das nicht zur Hauptsache machen. Allen Theologen muß die Möglichkeit geboten sein, die volle wissenschaftliche Ausbildung, welche ihre Fakultät vermittelt, zu erhalten. Aber es ift bei dem heutigen Stande der theologischen Bissenschaft gar nicht notwendig, daß jeder Student in jeder Disziplin dieser Wissenschaft alles in sich aufnehme, was dargeboten wird. Denselben Fehler. den man bei der Reform der höheren Schulen gemacht hat, wollen wir an unseren theologischen Fakultäten gewiß nicht wiederholen. Harnack hebt nur das große Anwachsen des Stoffes in der Kirchengeschichte, der sustematischen und der praktischen Theologie hervor. In der Wissenschaft von den beiden biblischen Testamenten ist es mahrlich nicht geringer. Das israelitische und das jüdische Volk hat im Strome der Geschichte der Bölker des Drients gestanden. Daher hat die Wissenschaft vom Alten Testament alles in ihren Bereich zu ziehen. was an Sprache, Geschichte, Religion und Kultur orientalischen Volkstums auf das Volk der Offenbarung etwa hat Einfluß gewinnen können. Auch muß sie naturgemäß die Entwicklung der semitischen Bölker in den späteren Jahrhunderten in den Kreis ihrer Betrachtung ziehen. Die Wissenschaft vom Neuen Testament hat das ganze weitschichtige Material der ausgehenden Antike, welches die heutige Religionswissenschaft aus Literatur, Urkunden, Pappri, Ostraka zur Verfügung gestellt hat, zu bearbeiten. Sie muß eine Kenntnis der griechischen, hellenistischen, orientalischen Kultur jener Jahrhunderte vermitteln. Sie hat aus dem Rabbinismus heraus zu heben, was für die Erforschung des Neuen Testaments von Belang ist. Neben dem allen bleibt aber doch noch die Hauptsache die sichere Kenntnis aller jener großen Probleme, welche sich aus der Eregese, der Einleitungswissenschaft und namentlich der Biblischen Theologie ergeben, sowie ein inniger Zusammenhang mit der Alttestamentlichen Wissenschaft.

Seien wir doch ehrlich! Auch wir Professoren der Theologie beherrschen nur gewisse Teilgebiete der Theologie; auf andern haben auch wir nur unvollständige oder abgeseitete Kenntnisse. Man könnte die Frage stellen, ob jeder von uns aus dem Stegreif auch nur das Kandidateneramen ohne Anstoß abzulegen im Stande wäre. Bie sollen wir da die Forderung stellen, daß jeder Kandidat im ersten theologischen Eramen auf allen Gebieten der Theologie gleichmäßig wissenschaftlich ausgebildet sein sollte! Auf der andern Seite ist es gewiß kein idealer Justand gewesen, wenn zu Schleiermachers Zeit, als der junge Tholuck die Lizentiatenprüfung an der Berliner theologischen Fakultät ablegen woslte, der Minister dieser die Ermächtigung

gab, einen außerhalb der Fakultät stehenden Gelehrten für die Prüfung im Hebräischen heranzuziehen, weil sich kein Mitglied der Fakultät der Aufgabe gewachsen fühlte. Die Alttestamentliche Wissenschaft muß vollwertiges theologisches Fach bleiben.

Nun hat aber Graf von Laudissin in der erwähnten Denkschrift selbst bereits den Anfang damit gemacht, auf mögliche Reformen im Alttestamentlichen Studium hinzuweisen. Er geht von einem Gesichtspunkt aus, welcher auch mir als der maggebende ericheint: die Alttestamentliche Anschauung muß als Vorstufe des Christentums behandelt werden. Auf diese Weise ist in der Tat das Studium des Alten Testaments in den theologischen Fakultäten fruchtbringender zu gestalten. Rept wird es noch zu sehr als Disziplin für sich betrachtet, und so bleibt es vielfach außer Beziehung zum Neuen Testament. Gibt es doch theologische Fakultäten, in denen die Biblische Theologie des Alten Testaments, welche vorgetragen wird, keinen Abschnitt über messianische Weissagungen enthält. Das ist aber ein Mangel, da Refus felbst seine Berufsaufgabe im Alten Testament vorgezeichnet gesehen hat, das Alte Testament in einer theologischen Fakultät also auch in seiner weissagenden Ordnung gezeigt werden muß. Daher kann man auch den Vorschlog wohl verstehen, man folle "Bibelprofessuren" einrichten, Prosessuren, welche zum Vortrag über bas Alte und das Neue Testament verpflichteten.

Wie dem auch sei, die Vertreter des Alten und Neuen Testaments an unsern theologischen Fakultäten sollten sich darüber einigen — es follten richtige Konferenzen zu diesem Zwecke einberufen werden -, was in Alttestamentlicken Vorlefungen, im Interesse der Bervorfehrung des Wichtigften, abgeändert werden mußte. Bas im Reuen Testament so oft "Gefet und Propheten" heißt, muß in den Borlefungen über das Alte Testament zum Verständnis gebracht werden; ferner die Geschichte des Bolkes Jirael unter dem Gesichtspunkt, daß dies Bolk Träger der Offenbarungsreligion ift. Wir wissen wohl, daß diese Forderung nicht unbestritten bleiben wird, aber wir muffen sie erheben, aus unserer vorhin entwickelten Schätzung der biblischen Religion als Offenbarungereligion heraus. Entlastet werden müßte, wie auch Graf von Baudissin verlangt, die "Einleitung in das Alte Testament". Hebräisch sollte auch in Zukunft jeder Studierende der Theologie lernen, aber weniger Alttestamentliche Eregesen zu hören verpflichtet sein als es heute Sitte ift. Man follte Wahlfreiheit laffen für das Eramen in geschichtlichen Büchern, den Psalmen und einem großen oder den Kleinen Propheten. Mit einem solchen Maß von

Kenntnissen im Hebräischen ausgerüstet, ist dann ein Pfarrer im Stande, mit Hilse von Lezikon und Kommentar sich auch in andern Alttestamentlichen Büchern im Urtert zurecht zu finden, wenn er es braucht.

Aber eben, wie leicht kann auch ein Pfarrer in die Lage kommen, auf den Urtert der Beiligen Schrift hingreifen zu muffen. Im Rampf mit den Sekten ist dies die Waffe, deren Gebrauch Erfolg verspricht. Einfache Bibelchriften und Glieder der Sekten mahlen wohl den Beg. verschiedene Übersetzungen zu vergleichen und so zu dem ihnen am besten erscheinenden Text voranzudringen. Da muß der Pfarrer überlegen sein und zu der Quelle hinabsteigen. Was gibt es ihm für ein Abergewicht, wenn er alle diese Versuche mit dem Hinweis auf ben originalen hebräischen oder griechischen Text beantworten kann! Verliert unser Pfarrerstand diese Fähigkeit, so entschwindet ihm etwas sehr Wertvolles. Es ist mir erzählt worden, daß ein Gemeindeglied sich an einen Professor der Theologie mit der Frage gewendet habe, wie die ersten drei Bitten im Vaterunser denn eigentlich lauten. finde darüber Matth. 6 und Luk. 11 verschiedene Überlieferungen und wolle nicht jeden Abend falich beten. Sein Pfarrer könne ihm darüber keine Auskunft geben. Verlangen wir zuviel, wenn wir fordern, daß ein jeder, der durch unsere theologischen Fakultäten ausgebildet wird, so viel lernen müßte, daß er auf solche Fragen Antwort geben kann? und wenn er es nicht sofort kann, daß er da nachzuschlagen weiß, wo die Auskunft zu finden ist? Muß sich doch auch der Arzt oder der Jurist in ähnlicher Weise helfen.

# 2. Die Beschränkung des historischen Lehrstoffs.

Ein Kennzeichen des heutigen Geschlechts und der heranwachsenden Jugend ist die Abkehr vom historischen Studium und die Unlust, sich in die Grundlagen des geschichtlich Gewordenen zu vertiesen. Man will der Gegenwart leben, aus dem eigenen Jinern die Gesetze des Lebens ableiten, man fühlt die Kräfte des eigenen Ich so lebhaft pulsieren, daß man die in ihnen sprudelnde Quelle des Lebens und die dort schlummernden Geheimnisse und Kätsel vor allem verstehen will. Diese Strömung ist auch deutlich unter den Theologiestudierenden zu bemerken. Und doch ist und bleibt das Christentum nun einmal eine geschichtliche Religion. Kein Theologe kann eine wissenschaftliche Ausbildung erhalten, ohne daß ihm das Verständnis des Ursprungs und der Entwicklung der christlichen Religion, also ihre Geschichte, erschlossen wird. Erst dann kann er die rechte Verbindung mit der Gegenwart sinden.

Dennoch siegt in dem überwuchern des historischen Lehrstoffes eine offensichtliche Gefahr für das Studium. Wenn es theologische Fakultäten gibt, in denen bis zur Hälfte der Studienzeit und noch darüber auf die Aneignung der kirchens und dogmengeschichtlichen Kenntnisse verwendet wird, so ist das nicht der richtige Zustand. Darunter seiden die anderen Fächer, und es besteht die Gefahr, daß wegen der überwiegend rezeptiven Art des Arbeitens in Kirchens und Dogmengeschichte das eigene theologische Urteil zu wenig ausgebildet wird. Denn das ist doch wohl das Ziel des Studiums der Theologie, nicht, daß eine Menge von Stoff für das Examen angeeignet wird, ber nach vier Wochen großenteils schon wieder vergessen ist, sondern daß unsere Kandidaten gelernt haben, was für eine Bewandtnis es um die christliche Keligion und ihre Geschichte habe und welche Bedeutung ihr im Leben des Einzelnen und in der Geschichte der Menscheit zukomme. Diesem obersten Gesichtspunkt muß sich alles Einzelne einordnen.

Die alte Regel, daß die Kirchengeschichte in drei Teilen gelesen wird, ist heute an einem Teile der theologischen Fakultäten durcherochen worden, indem man den Stoff auf vier Semester verteilt, wegen des Anwachsens des wissenschaftlichen Materials. Dazu kommt noch als weitere historische Vorlesung die Dogmengeschichte, sodann wird in der Dogmatik der historische Unterdau wiederum breit hingestellt, und endlich gibt der Praktifer abermals eine historische Grundlegung der Probleme seiner Disziplin. Das ist des Guten zu viel. Es ermüdet und stößt — nicht mit Unrecht — die Studierenden ab. Hier muß Bandel geschaffen werden. Nun beginnt man, an manchen Fakultäten auch "Kirchengeschichte im Überblick" zu lesen, die gesamte Kirchengeschichte in einem Semester. Aber das ist nicht etwa Ersah für das bisherige viersemestrige Studium, sondern diese Borlesung tritt als neue hinzu.

Auf dem Hallischen Fakultätstage ist diese ganze Frage auf das lebhafteste erörtert worden. Man hat die verschiedensten Erwägungen angestellt und Möglichkeiten ins Auge gesaßt, um abzuhelsen, ohne doch zu bestimmten Entschlüssen zu gelangen. So wurde die Meinung geäußert, man sollte monographische Vorlesungen halten, z. B. aus der Reformationszeit über Luther und Calvin. Das andere sei aus Büchern zu sernen. Könnten wir doch für unsere Studenten auch von den Vorteilen der Buchdruckerkunst Gebrauch machen. Wir brauchten ihnen gar nicht alles mündsich vorzutragen. Von anderer Seite wurde verlangt ein Noerblick über die Gesamtentwicklung und genauere Vorsührung charakteristischer Erscheinungen wie Mystik oder

Scholastik. Es komme darauf an, den historischen Sinn zu wecken, nicht alles ausführlich dazubieten. Wieder andere wollten in den Vorlesungen die Hauptprobleme behandelt wissen, welche auch für die Gegenwart wichtig seien. Oder, man solle nicht alle vier Teile der Kirchengeschichte zu hören verpflichtet sein. Allein gegen jeden dieser Vorschläge wurden Bedenken erhoben. Kirchengeschichte II sei wichtig als Grundlage für die Reformationsgeschichte. hätten auch etwas Schädliches, sie könnten zur Oberflächlichkeit führen. Man muffe Solidität der Ausbildung anstreben, nicht Einzelnes herausgreifen. Und sehr angegriffen wurde die besondere Empfehlung der für die Gegenwartsprobleme besonders bedeutsamen kirchengeschichtlichen Stoffe. Die historische Wissenschaft habe sich nicht auf die Gegenwart einzustellen, sondern die Probleme im eigenen Lichte zu zeigen. Auch von einer anderen Seite versuchte man der Schwieriakeit abzuhelfen. Es war ein dramatischer Moment, als eine Doppelfrage gestellt wurde: "Kann man sich in Kirchengeschichte prüfen lassen, und dafür nicht im Alten Testament?" Diese Frage wurde schweigend hingenommen. Und dazu die Alternative: "Kann man sich im Alten Testament prüfen lassen, nicht aber in der Kirchengeschichte?" aus einem Munde antworteten da die Vertreter der Kirchengeschichte: "Nein, das geht nicht!" Andere aber fanden das nicht unmöglich. Auch daß das Latein für die Oberrealschüler ausgeschaltet werde, wurde von den Vertretern der Kirchengeschichte völlig abgelehnt, da in diesem Falle ein großer Teil der Quellen für die Studierenden verschlossen bleibe.

Schließlich war es die überwiegende Meinung, daß das kirchengeschichtliche Studium intensiv betrieben werde, auch durch Lesung der Duellenschriften, in Seminarien, Übungen und Konservatorien. Der wissenschaftliche Betrieb müsse auf voller Höhe erhalten bleiben.

überschaue ich diese Verhandlungen, so meine ich, es müßte dafür gesorgt werden, daß nicht derselbe Stoff dreimal, in den kirchensgeschichtlichen, den dogmatischen und den praktischen Vorlesungen dargeboten wird. Vertreter der genannten Fächer sollten eine Vereinsbarung treffen, wie sie hier eine Vereinsachung für möglich halten und diese den theologischen Fakultäten unterbreiten, damit sie dann Stellung nehmen können.

Ein weiterer Gesichtspunkt stellt sich mir gleichsalls mit zwingender Kraft heraus. Die theologischen Fakultäten müssen zwar auch weiterhin die Träger kirchengeschichtlicher Studien in vollem Umfang bleiben, aber man wird davon abgehen müssen, von jedem Kandidaten das

Vollmaß geschichtlicher Ausbildung zu verlangen. Mit andern Worten: es muß den Studierenden die Möglichkeit geboten werden, sich in intensiver Weise kirchengeschichtlichen Studien hinzugeden. Dafür aber würden die an sie in anderen Fächern zu stellenden Ansorderungen heradzumindern sein. Umgekehrt, wenn ein Student in einer andern theologischen Disziplin hervorragendes leistet, so müßte auch dann die Prüsung in andern Fächern erleichtert werden. Wir sprechen hier diesen Gedanken, der bereits bei der Besprechung der Alttestamentlichen Studien in Sicht trat, nur in allgemeiner Fassung aus. Es muß auf ihn an späterem Ort noch näher eingegangen werden. Gangbar ist auch der Weg der Ordnung sür die Kriegsteilnehmer, daß sie angeben, in welchem Teil der Kirchengeschichte sie besonders gearbeitet haben. In diesem werden sie dann vorzugsweise geprüft.

#### 3. Die Erweiterung der zu hörenden Borlesungen.

Es ist eine allgemeine Erfahrung, daß das alte theologische Triennium für das heutige Studium der Theologie nicht ausreicht. Man mag die Anleitung zum Studium der Theologie, von welcher Fakultät man will, vornehmen, es ist eine solche Fülle von Stoffen, in denen der Studierende heimisch werden oder sich eine nicht unerhebliche Summe von Wissen verschaffen soll, daß es ganz ausgeschlossen erscheint, das alles in sechs Semestern zu bewältigen, auch wenn man mit voller Ausbildung in Latein, Griechisch und Bebräisch die Universität bezieht. Schon das wissenschaftliche Material der Theologie als solcher ist, wie wir schon auszusprechen hatten, in den letten Jahrzehnten mächtig angewachsen. Dazu kommt die sehr munschenswerte Ausbildung in anderen Sprachen, insbesondere neben dem Hebrüischen und Biblisch-Aramäischen im Sprischen und Arabischen, die nahe Berührung mit Philologie und Geschichte, zum Teil auch der Jurisprudenz (Kirchenrecht, Rechtsphilosophie u. a.), die geschichtlichen und sprachlichen Studien, welche vergleichende Religionswiffenschaft verlangt, die unbedingte Forderung einer gründlichen Ausbildung in der Philosophie. Ferner ist durch die moderne Apologetik und die Auseinandersetzung mit den modernen Weltanschauungsfragen der Areis der Gebiete, mit denen die Theologie Berührung findet, noch erweitert worden.

Es würde eine ungewöhnliche Begabung dazu gehören, in allen biesen Wissenszweigen in der Studienzeit auch nur einigermaßen außereichende Kenntnisse zu erwerben. Wir müssen aber die Höhenlage der im Examen zu erhebenden Anforderungen auf das Mittelmaß

ber Begabung einstellen. Michtsdestoweniger muß das, was zur umfassenden Ausbildung ersorderlich ist, von der Universität dargeboten werden. Durch die neueste Entwicklung der Dinge kommt nun noch ein weiteres Gebiet hinzu, in dem der zukünftige Pfarrer zu Hause sein muß. Das ist die Pädagogik. Der Kampf der Lehrer gegen die Ortsschulaussicht der Geistlichen wäre einer Wasse beraubt gewesen, wenn schon disher der Pfarrer auf dem Gebiete des Keligionsunterrichts und der Didaktik eine Ausbildung bekommen hätte, welche man als sachmännisch hätte werten müssen. In Zukunft wird in viel stärkerem Maße als bisher auch der Pfarrerstand für den Keligionsunterricht herangezogen werden müssen.

Belche Stellung sollen nun die theologischen Fakultäten zu der geschilderten Sachlage einnehmen? Die Zeiten sind, wie wir schon sagten, vorüber, in denen die Studierenden aus der philosophischen Fakultät als der niederen zu dem höheren theologischen Studium aufstiegen. Die Philosophie hat aufgehört, ancilla theologiae zu sein. Sollen wir nun unsere Studenten anweisen, einen nicht unerhebslichen Teil ihrer Studien in andern Fakultäten, beim Philosophen, dem Pädagogen, dem Philosogen, dem Hilosogen, dem Hilosogen, dem Furisten und anderen zu machen?

Man braucht diesen Gedanken nur auszusprechen, um die Gefahren zu erkennen, welche seine Verwirklichung mit sich bringen würde. Als obersten Grundsatz muß jede Fakultät den befolgen, daß sie selbst dazu berufen ist, die fachmännische Ausbildung der an ihr studierenden jungen Männer darzubieten. Von diesem Grundsatz darf die theologische Fakultät um so weniger abgehen, da sie als Vertreterin der Theologie eine sich deutlich von den andern Fakultäten abgrenzende Vissenschaft repräsentiert. Sie ist die Vissenschaft von der christlichen Keligion, welcher ein Historiker, Philolog oder Naturwissenschaftler als solcher neutral gegenübersteht. Das Verhältnis ist aber bei manchen auch ein anderes als ein neutrales.

Die theologische Fakultät, welche zu jeder der von den andern drei bzw. vier Fakultäten vertretenen Bissenschaften nähere oder entserntere Beziehungen hat, wird es naturgemäß als Glied der Universität gern sehen, wenn ihre Angehörigen, besonderen Neigungen folgend, auch Borlesungen an anderen Fakultäten hören. Dem, der kunstgeschichtliche oder literarische Interessen hat, bietet die Universität die beste Gelegenheit, diese zu pflegen. Wer seine historischen Kenntnisse über das Maß des von der theologischen Fakultät Berlangten hinaus ausdehnen will, studiere auch beim historiker der

philosophischen Fakultät. Insbesondere verweisen wir unsere Theoslogiestudierenden an die Bertreter der Philosophie in den philosophischen Fakultäten, um dort die Studien zu machen, welche sie als Boraussehung in fast allen theologischen Disziplinen brauchen. Aber diese philosophischen Studien kontrollieren wir ja auch selbst in der theologischen Fakultät, in den einschlägigen Borlesungen, in denen wir zu philosophischen Fragen Stellung zu nehmen haben, und im theoslogischen Kandibatenezamen.

Darüber hinaus aber sollte die theologische Fakultät alles, was sonst noch an Anforderungen an ihre Studierenden gestellt wird, selbst in die Sand nehmen. Wir wollen die heranwachsenden Theologengeschlechter in Weltanschauungsfragen nicht an die philosophische Fakultät weisen, sondern derartige Vorlesungen durch Mitglieder der eigenen Fakultät bestreiten. Bissen wir doch, daß die Vorlesungen in der philosophischen Fakultät unter Umständen uns wertvoll erscheinenden Gedankengängen und Anschauungen kühl oder ablehnend gegenüberstehen. Ober der Student höre solche Borlesungen drüben, beim berufsmäßigen Philosophen, dann aber auch bei unserm Suftematiker. Denn der christliche Glaube führt gleichfalls notwendig auf eine Busammenfassung zur Weltanschauung und auf eine bestimmte Stellungnahme zu den geistigen Strömungen. Das muß aber doch die theologische Fakultät den zukunftigen Pfarrern mit auf den Weg geben! Ja, darüber hinaus hat hier die theologische Fakultät eine werbende Aufgabe. Diese Vorlefungen sollte sie auch den Studierenden anderer Fakultäten zugänglich machen, ihnen zeigen, daß die christliche Theologie der Philosophie ebenbürtige Wissenschaft treibt und auch Studierende anderer Fakultäten einen Gewinn davon tragen, wenn sie sich Gegenwartsprobleme in theologischer Beleuchtung darstellen lassen.

Bedenken haben wir, wenn Theologiestudierende nebenher etwa soziologische oder naturwissenschaftliche Studien machen. Ich betone, es handelt sich hier um die Annahme, daß Borlesungen aus diesen Gebieten beiläufig gehört werden, aber dies nicht zu einer fachmännischen Ausbisdung führt und trozdem der Anspruch erhoben wird, in diesen Dingen mitreden zu dürsen. Das ist nur Dilettantismus. Dem aber können wir auch in dieser Form nur abhold sein.

Nicht anders steht es mit der Nationalökonomie. Diese ist heute ein so großes und weitverzweigtes Forschungs- und Wissensgebiet, daß sie durchaus ein eigenes Studium erfordert. Es ist ja ganz intersessant auch für den Theologen, auch nationalökonomische Vorlesungen

zu hören. Schaben kann ihm das nicht. Rur soll er dann nicht meinen, als Fachmann in wirtschaftlichen Fragen auftreten zu können. Ein Pfarrer braucht nicht in allen Sätteln gerecht zu sein. Wiederum aber hat auch der Theologe Veranlassung, einmal Vorlesungen über den Sozialismus zu halten und ihn vom religiösen Standpunkt aus zu beleuchten, z. V. einen Marx. Denn eine religiöse und theologische Seite hat ja ohne Frage der moderne Sozialismus.

In der Forderung nach naturwissenschaftlicher und soziologischer Ausbildung der Theologen liegt nun aber doch so viel Berechtigtes, daß man noch bestimmter Stellung dazu nehmen muß. Es ist fo, daß die Theologic allen Anlaß hat, den Gang dieser Wissenschaften auch ihrerseits mit innerem Interesse zu verfolgen. Aber der Theologe darf nicht meinen, in seiner Wissenschaft schon die Grundsätze zu besigen oder zu finden, mit denen er den naturwissenschaftlichen Fragen gegenübertreten kann. Das ist Apologetik und ist ein falsches Verfahren. Er muß vielmehr naturwissenschaftlich denken und untersuchen lernen, um das Wesen der Naturwissenschaft richtig zu erfassen und sie in die richtige Beziehung zur Theologie zu setzen. Es wird sich daher in der Praris nur darum handeln können, daß die Kirche geeigneten Theologen - Abiturienten von Realammasien und Oberrealschulen werden am ersten herangezogen werden können, da sie schon ein wenig naturwissenschaftlich denken gelernt haben - auch eine volle naturwissenschaftliche, andern eine volle nationalökonomische Ausbildung geben läßt, nachdem sie die theologischen Studien beendet haben, und diesen Theologen sodann die Sonderaufgabe überträgt, die auch die Kirche und die Theologie interessierenden naturwissenschaftlichen und soziologischen Probleme weiter zu verfolgen und darüber in Zeitschriften oder in besonderen Veröffentlichungen das Wort zu ergreifen oder auch Anstellungen anzunehmen, wo sie die Doppelausbildung verwerten können. Wir sollten hier von der katholischen Kirche lernen, welche die Forderung der Neuzeit wohl verstanden hat und in ähnlicher Weise bereits handelt. Die Kirche wird die Mittel dazu schaffen muffen, solche Theologen doppelt ausbilden zu laffen und sie nachher in geeigneter Weise unterbringen und versorgen zu fönnen.

Religionsphilosophie, Religionsphichologie, Kirchenrecht kann auch an der theologischen Fakultät gelesen werden und sollte an ihr gelesen werden, da der Theologe den Stoff eben für die Theologen eher darzubieten vermag als der Professor der philosophischen oder juristischen Fakultät, welcher andere Gesichtspunkte verfolgt. Ebenso wird dafür

Sorge zu tragen sein, daß auf den Lehrstühlen für Praktische Theologie auch solche Gelehrte vertreten sind, welche über Pädagogik zu lesen vermögen, falls nicht, worüber später zu sprechen sein wird, die Außebildung der Theologen in der Pädagogik nach Beendigung des eigentelichen Universitätsstudiums erfolgt.

Ferner ift zu fordern, daß fur die Theologen die Studien in der vergleichenden Religionswissenschaft nicht der philosophischen, sondern ber theologischen Fakultät zugewiesen werden. Dies Gebiet ift heutzutage bereits fo groß, daß auch in der philosophischen Fakultät die Bertreter Fachmänner nur in einem Teilgebiete sein können, in allem andern aber aus zweiter Hand schöpfen. Nun gut, dem entsprechend verfahre man in den theologischen Fakultäten. Man schaffe an den theologischen Fakultäten systematische Lehrstühle für die Zusammenfassung und Vergleichung des gesamten Gebietes der Religionsgeschichte. Geeigneten Vertretern des Alten Testaments übertrage man die Darbietung der orientalischen Religionsgeschichte, geeigneten Bertretern des Neuen Testaments die hellenistisch-orientalische Beriode, Vertreter der Missionswissenschaft könnten Vorlesungen über afiatische und afrikanische Religionen halten. Teilt man so, so hat man den Borteil, daß eher die Möglichkeit besteht, den Stoff fachmännisch zu bearbeiten. Sodann aber scheint mir auch hier das ein wesentlicher Gesichtspunkt zu sein, daß dann diese Stoffe unter der Beleuchtung vorgeführt werden, in der sie der Arbeit ber theologischen Fakultät erscheinen. Es ist nicht so, daß in ber philosophischen Fakultät diese Studien "voraussetzungslos" getrieben würden, während die Theologen fie durch eine Brille fähen. Auch der Philologe arbeitet ja nicht ohne Voraussetzung, sondern die christliche Religion ist ihm nichts anderes als eine Parallelerscheis nung zu anderen Religionen. Nun fragt sich sehr, ob dies Urteil als methodischer Grundsatz anzuerkennen ist. Denn alle Wissenschaft ist Bearbeitung von Realitäten. Die driftliche Religion beruft sich auf die von der geschichtlichen Verson Jesu ausgehenden und abgeleiteten, in ihrer Wirkung einzigartigen Realitäten des geistigen Lebens. Daher weiß sie sich berechtigt, der christlichen Religion eine besondere Stellung innerhalb der Menschheitsreligionen zuzuweisen, und verlangt, daß dies auch in der wiffenschaftlichen Arbeit zum Ausdruck tomme. Die theologische Fakultät muß Wert darauf legen, daß die bei ihr Studierenden auch die Umwelt und andere geschichtliche Erscheinungen in der Beleuchtung gezeigt erhalten, welche von der Person Jesu ausgeht. Wozu wäre sie sonst theologische Fakultät?

### 4. Ausgestaltung des Universitätsbetriebes.

Schon vor dem Kriege, namentlich aber in den Reformdebatten. die mit der Revolutionszeit einsetzen, ist vielfach die Anschauung ausgesprochen worden, daß der Unterrichtsbetrieb an den Universitäten anders gestaltet, daß namentlich die Seminarien, übungen und Konversatorien ausgebaut und dafür die Vorlesungen, in denen der Professor allein das Wort hat, eingeschränkt werden müßten. Forderung liegt der richtige Gedanke zugrunde, daß die Fakultäten nicht nur die Aufgabe haben, einen Wissensstoff darzubieten, sondern auch dafür zu sorgen, daß dieser Stoff auch angeeignet werde. Vor allem aber ist klar, daß eine wissenschaftliche Schulung ohne Mittätiafeit des Studierenden nicht gegeben werden fann. Man muß die Studenten in die Quellen einführen, in personlicher Mitarbeit mit ihnen, und man muß ihnen Auleitung geben, wie man ein theologisches Problem anzugreifen hat. Das kann nur in Seminarien und übungen Man kann beobachten, daß auch nicht unbefähigte Stubenten ratios einem Text gegenüberstehen, den sie methodisch auslegen sollen: und wie man es anfangen muß, eine theologische Frage wissenschaftlich zu behandeln, gelingt nicht allen beim ersten Versuch. Also es ist zweifellos richtig, daß die seminaristische Ausbildung der Theologen von großer Bedeutung ist und nach dieser Richtung hin noch nicht überall das Erforderliche geschieht. Ramentlich die großen theologischen Fakultäten haben hierin mit Schwierigkeiten zu kampfen, da es bei den gegenwärtigen Seminareinrichtungen fast unmöglich erscheint, allen Studierenden die erforderliche methodische Schulung zu geben. Es muffen neben den eigentlichen Seminaren auch weitere Ubungen eingerichtet und hierzu Privatdozenten, Affistenten und Repetenten in größerer Zahl zur Verfügung gestellt werden. diese Weise können mehr kirchengeschichtliche Quellen, dogmatisch bedeutsame Schriften und namentlich die Bücher des Alten und Neuen Testaments gelesen, ihr Inhalt angeeignet und wissenschaftlich durchgegrbeitet werden. Die Vertrautheit mit den an die Bibel anknüpfenden wissenschaftlichen Fragen ist jedenfalls eine Forderung, die man an den durchgebildeten Geistlichen zu stellen hat.

Was die Seminarien betrifft, so scheint es uns nicht empfehlenswert, daß bei der Meldung zum Kandidatenezamen der ein- oder zweisemestrige Besuch eines jeden der Hauptseminare nachgewiesen werde. Das wäre auch nur wieder Schematismus, und eine ungerechtsertigte Belasung der Studierenden. Wenn diese in einigen Seminarien eine wirkliche Durchbildung erfahren haben, so genügt das. Sie können sich dann auch selbst in andern Disziplinen zurechtfinden. Haben sie dann doch eine methodische Schulung erhalten.

Hinsichtlich der eigentlichen Vorlesungen liegt die Sache nicht ganz einsach. Wir stehen nicht auf dem aprioristischen Standpunkt, daß das, was durch jahrhundertelange Tradition der Universitäten geheiligt ist, nicht angetastet werden dürse, da es das richtige sein werde. Die entscheidende Frage ist die der praktischen Bewährung der Vorlesungen. Da aber bestehen offensichtliche Schwierigkeiten. Es darf jedoch behauptet werden, daß es wenige Prosessoren geben wird, welche im Laufe ihrer Amtstätigkeit nicht reichliche Überlegungen und Versuche angestellt haben, wie sie diese Schwierigkeiten überwinden könnten, welche im "rein akademischen" Vortrag des Prosessoren nun einmal liegen.

Wenn es sich um Entwicklung und Tarstellung wissenschaftlicher Probleme oder historischen Stoffes handelt, so kann man nichts anderes tun, als vortragen. Das liegt auf der Hand. Wer sagt uns aber, daß unsere Studenten unseren Vorlesungen wirklich solgen, daß sie uns richtig verstehen; wie mannigfaltig und dem Prosessor keineswegs immer ohne weiteres begreiflich sind die Hemmungen eines richtigen Verständnisses. Man wünschte auch in den Vorlesungen eine gewisse Mitarbeit der Studierenden, nicht minder aber auch eine gewisse Kontrolle. Undererseits aber werden die Studenten ihre akademische Freiheit nicht angetastet wissen wollen. Denn das charakterisiert ja von altersher den Universitätsbetrieb, daß der Prosessor vorträgt, der Student nur rezeptiv tätig ist, semesterlang, dis er dann seinem Prosessor im Examen Rede und Antwort stehen nuch, ob und wie er gelernt und verstanden hat.

Man kann-namentlich von jüngeren akademischen Kollegen hören, daß sie der Meinung sind, man könne schon bei den jetzigen Einrichstungen der geschilderten Schwierigkeit einigermaßen Herr werden. So müsse man den Studierenden Gelegenheit zur Erörterung, zum Disputieren geben, durch Einrichtung von bestimmten hierzu angesetzten Stunden. Oder man müsse regelmäßig etwa eine Stunde in der Woche dazu verwenden, den vorgetragenen Stoff zu repetieren und durchzusprechen. Oder man müsse in das Auditorium hineinfragen und sich antworten lassen. Oder ein Problem aufstellen, die Ansichten, welche vorgetragen worden sind, entwickeln und dann die Hörer zum eigenen Urteil aufsordern. Oder in der Eregese übersehen lassen oder Bibelstellen, Parallelstellen abfragen. Oder auch nur im eigenen

Bortrag sich Fragen aufwerfen und damit innehalten, um den Studenten zu veranlassen, daß er aufhorcht und aufhört nachzusschreiben.

In solchen Vorschlägen ist mancher brauchbare Wink enthalten. Dennoch ist es zu bezweifeln, ob nach solchen Anregungen die akademischen Borlesungen umgestaltet werden können. Alle diese Borschläge haben nur individuelle Bedeutung. Wer seinen eigenen akademischen Unterricht nach solchen Regeln umzugestalten in der Lage ift, wird es mit Gewinn für die Studenten, oder wenigstens einen Teil derselben, tun. Der Widerstand gegen berartige Neuerungen, wenn sie allgemein werden sollten, wurde ebenso von den akademischen Lehrern wie den Studierenden ausgehen. Jene würden geltend machen, daß es Vorlesungen gibt, die sie nicht anders halten können, als indem fie einfach vortragen. Diese würden, jedenfalls zum großen Teil, sich dagegen wehren, daß der akademische Unterricht schulmäßig ausgestaltet werde. Auch ich habe als junger Professor Stunden eingerichtet, in denen der vorgetragene Stoff durchgearbeitet und schulmäßig abgefragt werden follte. Ich habe das aber nicht einmal ein Semester lang durchführen können, weil die Beteiligung immer geringer wurde. Auch als die Kriegsteilnehmer zum akademischen Studium zurückfehrten, hat zwar im Anfang große Bereitwilligkeit bei ihnen bestanden, von einer Stunde bis zur anderen aufgegebenen Stoff mit dem Professor in Frage und Antwort durchzu-Bei diesem Verfahren haben die Studenten auch etwas gelernt. Aber sehr bald, bereits im Sommersemester 1919, habe ich eine andere Erfahrung gemacht. Im vollen Einvernehmen mit meinen Hörern hatte ich Einleitung in das Neue Testament so zu lesen begonnen, daß ich aus meinem Lehrbuch einen bestimmten Baragraphen für die folgende Stunde aufgab, den ich dann mit den Studenten durchsprach. Ich hatte angegeben, daß ich beim Fragen die Schlangenlinie von einer Bank zur andern durch das Auditorium hindurch verfolgen werde, so daß sich jeder, der sich gerade nicht habe vorbereiten können, aus dieser gefährlichen Gegend fernhalten könne. diese Gegend wurde aber sehr bald so öde und leer, daß mich der horror vacui erfaste und ich mitten im Semester selbst wieder begann, in altgewohnter Weise den Stoff vorzutragen. Da war mit einemmale alle Schwierigkeit behoben. Ich fürchte sogar, daß sich in manchen Fakultäten Widerspruch erheben würde, wenn der Professor in exegetischen Vorlesungen die Studenten den Tert übersetzen ließe. Es ift ja auch ganz gut, wenn man es den Studenten selbst vormacht und

ihnen zeigt, wie ein Text zu übersetzen ist. Sie können dann in den Abungen und Seminaren übersetzen.

Nach dem Gesagten kann ich meine Meinung nur dahin zusammenfassen, daß an den beiden Typen des akademischen Unterrichts, der Vorlesung und dem Seminar (6zw. Abung, Praktikum, Konversatorium) festgehalten werden muß, wobei es jedem einzelnen Professor vorbehalten bleibt, in welcher Weise er im einzelnen seine Vorlesungen gestalten will, mit didaktischem Einschlag oder ohne einen solchen. Aber es ift dafür Sorge zu tragen, daß den Abungen ein breiterer Raum gewährt wird als bisher. Es muffen in allen Difziplinen, vom Alten Testament angefangen bis zur Praktischen Theologie mehr Stunden als bisher auf diese Ubungen verwendet werden. Das darf nicht so geschehen, daß die Rahl der zu hörenden Vorlesungen dadurch im ganzen ermehrt wird, sondern es muß zugleich eine Einschränkung der Zahl der Vorlesungen eintreten. Das wäre namentlich in den biblischen Kächern möglich. Im Alten Teftament würde Genesis nicht gehört werden muffen, wenn der Betreffende sich an kursorischer Lekture historischer Bücher des Alten Testaments beteiligt hat. Oder im Reuen Testament kann man statt der Vorlesungen über etwa die Katholischen Briefe oder die Paftoralbriefe oder die Apostelgeschichte Ubungen über diese Bücher abhalten. Wer in der Kirchengeschichte in einem Teile wirkliche Quellenlekture getrieben hat, konnte vom Hören eines der anderen Teile freibleiben, wenn er mit dem Quellenftudium den Nachweis der Fähigkeit selbständigen Studiums erbracht hat.

# IV. Die theologischen Brüfungen.

Auch die Frage der theologischen Prüfungen, besonders der das theologische Studium abschließenden Prüfung, bedarf dringend der Erörterung. Zunächst konzentrieren sich alle die disher aufgezeigten Schwierigkeiten des akademischen Studiums in diesem Examen. Denn in ihm soll nachgewiesen werden, was der Student gesternt hat und ob er eine entsprechende Ausdildung in der theologischen Wissenschaft erhalten hat. Die Entwicklung der theologischen Forschung kann nicht zurückgeschraubt werden. Daher ist es heute ungleich schwerer als vor 50 Jahren, den notwendig zu stellenden Anforderzungen gerecht zu werden. Eine Folderung darf aber wohl als von allen Sachkundigen anerkannt bezeichnet werden: man muß das theologische Studium über das Triennium hinaus ausdehnen, wie ja

3

auch jetzt schon in Bahern acht Semester Studium gefordert werden, wovon zwei Philosophica sind. Es ist vollkommen unmöglich, die Studierenden in sechs Semestern in die Probleme des Studiums der Theologie so weit einzuführen, daß sie einen Begriff von der gegenwärtigen wissenschaftlichen Sachlage erhalten und sich darüber auch auszuweisen vermögen. Auch jetzt schon, ohne äußeren Iwang, studieren daher die meisten sieden Semester. Man wird aber im Interesse gründlicher Ausbildung als Mindestmaß acht Semester Studium fordern müssen, ehe die Meldung zum Abschlußeramen erfolgen kann.

Run liegen die Dinge bei uns in Deutschland so, daß allgemein die Ablegung von zwei theologischen Prüfungen die Boraussetung zum Eintritt in das geistliche Amt ist. In den meisten Landeskirchen erstreckt sich das erste theologische Examen über den gesamten wissenschaftlichstheologischen Stoff. Auf das zweite theologische Examen brauchen wir jeht nicht oder nur bedingt einzugehen. Sinsichtlich der Handhabung dieses Examens bestehen größere Verschiedenheiten. Die Resormbestrebungen haben aber hier nicht mit gleicher Stärke eingesetzt. Auch hat die Universität an ihnen nur mittelbares Interesse. Wenn die kirchlichen Vehörden cs auf ihre Weise ordnen, so werden sich die theologischen Fakultäten damit abfinden.

Wenn der Studierende die Universität verläßt, so soll er sich außweisen über seine Kenntnisse im Alten Testament, dem Neuen Testament, der Kirchen- und Dogmengeschichte, der Stiftematischen Theologie, der Praktischen Theologie, sowie der Philosophie. Das sind die Hauptfächer, zu denen noch der eine oder andere Prüfungsgegenstand hinzukommt. In der Badischen Landeskiche wird nach sechs Semestern die Abschlußprüfung in den sogenannten wissenschaftlichen Fächern abgelegt, hierauf folgt nach einem zweisemestrigen Besuch des Braktisch-theologischen Seminars die Brüfung in den praktischen Kächern. In Hessen wird die Licentia concionandi nicht im ersten, dem Fakultätseramen in Gießen, erteilt, sondern erst nach Ablegung bes zweiten, des kirchlichen Eramens. In Württemberg wird für die erste theologische Dienstprüfung eine "Vorprüfung" vorgenommen, im sechsten oder siebenten Semester. Sie erstreckt sich auf ein oder zwei wissenschaftliche Fächer. In der Regel wird von den Kandidaten Altes Testament und Kirchengeschichte gewählt. Diese Borprüfung behält ihre Gültigkeit aber nur dann, wenn der Kandidat die Hauptprüfung spätestens im achten Semester besteht, verliert fie also im gegenteiligen Falle.

Nach dem Kriege setzte das Verlangen nach Reform der ersten theologischen Prüfung mit großer Stärke ein. Wir haben ja barüber schon gehandelt. Namentlich wird jest vielfach eine Teilung der ersten Prüfung ober eine Zwischenprüfung nach der ersten Sälfte des theologischen Studiums gefordert. Dafür gibt es allerdings gewisse Analogien. In Dorpat, in der Schweiz, in Ungarn wird, im einzelnen in verschiedener Weise, der gesamte Prüfungestoff geteilt. Man weist fich über denselben in einzelnen Ctappen aus, zum Teil sogar in Gemesterprüfungen, und soviel man hört, werden mit solchen Brüfungsordnungen gute Erfahrungen gemacht. Auch Baben ift mit feiner Teilung in die wissenschaftlichen und die praktischen Fächer wohl zufrieden. Dagegen wird die Bürttembergische Vorprüfung auch angefochten. Man kann ferner darauf verweisen, daß in der medizinischen Kakultät im Physikum auch eine Art Korprüfung eingerichtet ist, wenngleich ja im Physikum nur die Kenntnis der Voraussehungen für das eigentliche Studium der Medizin verlangt wird. In Ofterreich werden auch die zur Absolvierung des juristischen Studiums erforderlichen Prüfungen in mehreren Stadien abgelegt. Kurz, man konnte verstehen, daß in unserer Studentenschaft Gedanken der Reform des theologischen Prüfungswesens vertreten wurden und daß sie es als eine Entlastung empfinden würden, wenn man ihnen Gelegenheit gabe, auch während der Studienzeit einmal Rechenschaft über bas Gelernte abzulegen. Hören wir als akademische Lehrer doch immer wieder Alagen unserer Kandidaten, welche ins Eramen kommen, daß sic ihr Studium falfch aufgebaut hätten. Das würde vermieden, wenn ihnen durch eine Zwischenprüfung eine feste Marschroute vorgeschrieben würde.

Da ich als damaliger Dekan die Borbereitungen des Hallichen Fakultätstages zu treffen hatte, nahm ich daher als einen Bunkt der Tagesordnung auf: Neuordnung des theologischen Prüfungs-wesens und schlug, um die mir immer wieder von Studenten vorgetragenen Wünsche zu ausgiebiger Erörterung zu bringen, vor, es möge verhandelt werden:

- 1. Aber die Einführung eines Vorexamens in der Mitte des theoslogischen Studiums. In diesem Vorexamen würde etwa zu prüfen sein Kirchengeschichte und Geschichte der Philosophie, Übersetzen der Bibel im Urtext und Bibelkunde, eventuell auch Einleitung in das Alte und Neue Testament.
- 2. Die theologische Abschlußprüfung hätte Exegese und Theologie des Alten und Neuen Testaments, Dogmatik einschlichlich Dogmen-

geschichte und Ethik zu umfassen. Ob Praktische Theologie in bieses Examen aufzunehmen sei, wäre gleichfalls zu beraten.

3. Es wäre ferner zu verlangen, daß nach Abschluß der Fakultätsstudien die Kirche die praktische Ausbildung der Theologen in die Hand nähme, über deren Gestaltung wir Lorschläge machen könnten. Dieser kirchlichen Ausbildung müßten alle Kandidaten unterworfen werden, die Predigerseminare wären umzugestalten; und den Abschluß der kirchlichen Ausbildung machte dann ein rein praktisch-theologisches Examen.

Ms die Konferenz zu Stande fam, wurde auch über diefen Puntt der Tagesordnung beraten. Da war es sehr lehrreich, zu sehen, welche Stellung die Rollegen zu dieser Anregung nahmen. Die allgemeine Meinung wandte sich gegen die Einführung eines Zwischeneramens, und zwar aus verschiedenen und verschiedenartigen Gründen. Führe man es ein, so schwebe über dem Studium schon in den ersten Semestern der Druck des Examens. Das hindere aber die freie Entwicklung und gerade die Selbständigkeit und den individuellen Aufbau des Studiums. Man schaffe damit Vennalismus. Es fei aber gerade ein Vorzug der deutschen Universitätsbildung, daß dem einzelnen Freiheit gelassen sei. Das Zwischeneramen vermehre nur die so schon gablreichen Eramen. Die Studenten würden dann Rahre lang aus den Prüfungen nicht herauskommen. Erst Hebraicum und eventuell noch Latein und Griechisch, dann Zwischeneramen und Abschlußeramen. Eventuelle Promotionen würden das viele Prüfen noch grotesker erscheinen lassen. Lege man das erste Eramen hinter das vierte Semester, so werde in diesen ersten Semestern für das Awischeneramen gepaukt. Dann reichten aber zwei Semester nicht aus für die Bertiefung in den anderen Fächern. Kirchen- und Dogmengeschichte könnten in den ersten vier Semestern nicht absolviert werden. Im Alten und Neuen Testament zwei Prüfungen seien unsachgemäß. Die Studenten könnten dann keine Preisarbeit mehr machen. Die Freizügigkeit der Studenten werde durch das Awischeneramen unterbunden, es sei denn - wozu vorerst wenig Aussicht bestehe - daß jedes an einer deutschen Kakultät abgelegte Eramen überall auch in den andern Landeskirchen anerkannt werde.

Mit Nachdruck wurde ein allgemeiner Gesichtspunkt hervorgehoben. Man müsse von den Studenten verlangen, daß sie einmal das Ganze der Theologie überschausen und konzentrierten. Das sei für eine wirkliche Durchbildung durchaus erforderlich. Die Theologie sei keine Wissenschaft, bei der man mit einzelnen Teilen genug habe. Es komme beim Examen auch auf den Totaleindruck an, den der Kandidat mache. Den gewinne man aber nicht, wenn ein Teil des Prüsfungsstoffes vorweggenommen sei. So komme dann ein historisch Beranlagter im Hauptexamen in Nachteil, wenn Kirchengeschichte im Borexamen bereits erledigt sei. Der Vertreter der Tübinger Fakultät erklärte sich auf grund der dort gemachten Ersahrungen entschieden gegen ein Zwischenexamen.

Auch über die Stellung der Praktischen Theologie innerhalb des eigentlichen Universitätsstudiums wurde verhandelt. Die Meinung ging überwiegend dahin, daß man sie nicht vom Universitätsstudium ausschließen solle, da die ganze Praktische Theologie nicht in das zweite theologische Examen zu legen sei. Auch nach Paul Drews gehöre sie, soweit sie historische und prinzipielse Theologie sei, in den ersten Teil des Studiums. Auch sollten homisetische und katechetische Übungen an der Universität verbleiben.

Alle diese Außerungen geschahen selbstverständlich unverbindlich und waren persönliche Meinungen der zu dem Fakultätstag abgesandten Kollegen. Eine anders zusammengesetzte Konferenz hätte wahrscheinlich im einzelnen andere Ergebnisse gebracht. Nur hier und da konnte ausgesprochen werden, daß die betreffende Fakultät gleichsfalls auf dem eingenommenen Standpunkt siehe. Immerhin ist aus den Kußerungen ersichtlich, daß an den deutschen theologischen Fakultäten wenig Stimmung für die Einführung eines Zwischenezamens sein wird.

Um so mehr drückt nun von neuem die große Schwierigkeit, wie man die theologischen Prüfungen, insbesondere die Abschlußprüfung des Universitätsstudiums, gestalten soll. Denn irgendwie muß hier Rat und Wandel geschaffen werden. Soll die theologische Fakultät auch weiterhin eine volle wissenschaftliche Ausbildung vermitteln und die Studenten in das weitläufige Gebiet der heutigen wissenschaftlichen Forschung einführen — und davon kann nach der einmüstigen Ansicht der Bertreter aller theologischen Fakultäten nicht absgegangen werden —, so ist es doch unmöglich, in dem Abschlußerzamen von jedem Studierenden den Nachweis der vollen Ausbildung in jeder einzelnen theologischen Disziplin zu verlangen. Weder tie Veranlagung der Studenten noch die auf das Studium verwendete Zeit würden eine solche Forderung gerechtsertigt erscheinen lassen.

Daher wurde bereits auf dem Fakultätstag mehrkach eine Differenzierung der zu stellenden Anforderungen vorgeschlagen, ohne daß nach dieser Richtung hin bestimmte und greifbare Borschläge gemacht worden wären. Gerade über diesen Punkt scheinen mir nun die Meisnungen geklärt werden zu müssen, wie auch der Fakultätstag durch einen dort gesasten Beschluß zum Ausdruck gebracht hat. Ich möchte daher die nachfolgenden Vorschläge zur Erörterung stellen, in der Hoffsnung, daß wir dadurch in der schwierigen Frage etwas weiter kommen.

Wir haben bereits in der Prüfung für das Lehramt an höheren Schulen die Unterscheidung zweier Stufen, der Oberstufe und der Mittelstufe. Der Kandidat muß - wenn wir jest absehen von der pädagogischen Prüfung und der Prüfung in Philosophie -, zum Zwed der Erwerbung eines Oberlehrerzeugnisses der Prüfungsordnung entsprechen in zwei Lehrgegenständen als Hauptfach (Oberstufe) und einem Gegenstand als Nebenfach (Mittelstufe). Diese Ordnung könnte eine gewisse Analogie für die Neuordnung der theo-Logischen Kandidatenprüfung darbieten. Man könnte fieben theologische Prüfungsfächer unterscheiden: 1. Altes Testament, 2. Neues Testament, 3. Kirchengeschichte, 4. Dogmengeschichte und Symbolik, 5. Dogmatik, 6. Ethik, 7. Praktische Theologie. Weitere Fächer wie Kirchenrecht oder Bädagogik oder Bibelkunde lassen wir mit Absicht jest außer Betracht. Sie wären in die Differenzierung nicht einzubeziehen. Philosophie bleibt selbstverständlich auch als Brüfungsfach bestehen. Es scheint mir aber nicht angezeigt, auch sie mit zu differenzieren, da die philosophischen Studien nicht an der theologischen Kakultät gemacht werden. Richt jedoch können wir zustimmen, wenn die Berliner studentischen Thesen verlangen, daß die Religionsgeschichte und Sozialwissenschaft als Prüfungsfächer eingeführt werden, aus den ichon entwickelten Gründen.

Nun sollte man jedem Kandidaten freistellen, von diesen Pristungsfächern drei anzugeben, in welchen er eine vertieftere Nüssbildung erhalten hat. In diesen wäre er dem entsprechend zu prüsen, was in den Vorlesungen und Übungen der betreffenden Diziplin wirklich dargeboten worden ist, in den anderen Fächern würden die Anforderungen auf ein geringeres Maß zurüczuschrauben sein, aber es müßten bestimmte Angaben gemacht werden, was in dem einen und dem andern Falle verlangt wird. Diese Forderungen wären von den theologischen Fakultäten im Einvernehmen mit den Kirchenzegierungen aufzustellen. Ein Organ für eine solche Möglichkeit und auch für gleichartige Ausgestaltung ist insofern in der Vildung begriffen, als der Hallische Fakultätstag beschlossen hat, dahin zu wirken, daß der Hallische Fakultätstages eine dauernde wird und daß er sich alljährlich versammelt.

Auf die vorgeschlagene Weise würde der individuellen Beranfagung wie dem besonderen Studiengang der Kandidaten Rechnung getragen werden. Ber historisch veranlagt ist, nimmt ein historisches Fach, der sprachlich Beranlagte das Alte Testament, der Spsematiker Dogmatik. Eins der drei Hauptfächer müßte in jedem Falle das Neue Testament sein. Denn da es sich um den Nachweis der wissenschaftlichen Ausdiddung in der christlichen Theologie handelt, muß in jedem Falle in der grundlegenden Disziplin; im Neuen Testament, ausgiebig geprüst werden. Drei, nicht zwei solcher Hauptsächer glaube ich vorsichlagen zu sollen, weil die Basis eine zu schmale sein würde, wenn ein Kandidat nur im Neuen Testament und beispielsweise in der Kirchengeschichte eine wirkliche Durchbildung ersahren hätte. Im Alten Testament müßte jeder Kandidat eine gewisse Kenntnis des hebräischen Tertes nachweisen.

In der Konsequenz der eben ausgesprochenen Gedanken siegt eine weitere Forderung. Es muß in viel stärkerem Maße, als es bisher der Fall ist, die Möglichkeit der Kompensation gegeben werden. Hervorragende Leistungen in einer Tischlin müssen im Stande sein, Lücken und Mängel der Ausbildung in anderen Fächern zuzuderken oder auszugleichen. In dieser Hinstildt muß man den theologischen Brüfungskommissionen größere Vollmachten geben. Es liegt eine Ungerechtigkeit in der Ordnung, daß bei einem oder zwei "ungenügend" ein Kandidat falsen muß, während er in anderen Fächern Gutes geleistet hat. Wehr ins Cinzelne gehende Vorschläge möchte ich jest vermeiden, da in den einzelnen Landeskirchen die Handhabung des Examens zu verschieden ist.

Eine weitere Forderung ist die, daß für die Kandidaten eine Möglichkeit geschaffen wird, die wissenschaftlichen Leistungen während
des Studiums bei der Ablegung des Examens angerechnet zu erhalten.
Dabei denke ich besonders an die in den Seminaren gelieferten wissenschaftlichen Arbeiten. Hier geben bereits die vom preußischen Oberkirchenrat für Kriegsteilnehmer bewisligten Erseichterungen einen Fingerzeig. Es sollte die Bestimmung allgemein getroffen werden,
nicht, daß die Einlieferung einer theologischen Seminararbeit von
der Anfertigung einer wissenschaftlichen Prüsungsarbeit entbinde,
wohl aber, daß diese Bergünstigung gegeben werde, wenn die betrefsende Arbeit über das Mittelmaß, also über "genügend" hinausragt. Man könnte zweiselhaft sein, ob man die Seminararbeiten nicht
für die Examensklausuren in Anrechnung bringen könnte. Allein
die Klausuren haben andern Charakter. In der wissenschaftlichen Prüfungsarbeit soll der Kandidat den Nachweis bringen, daß er im Stande ist, ein theologisches Problem zu bearbeiten. Eben dies ist aber auch die Aufgabe, welche wir mit den Seminararbeiten stellen. Hat also ein Student den Nachweis voll erbracht, so liegt meines Erachtens kein Bedenken vor, ihn von einer entsprechenden Prüfungsarbeit zu entbinden.

Die Klausuren wird man nicht ganz abschaffen können. In ihnen soll gezeigt werden, daß der Kandidat im Stande ist, in einer bestimmt bemessenen Frist ein begrenztes Thema aus einem ihm als geläusig vorausgesetzten Gebiete der theologischen Wissenschaft zu bearbeiten. Abet wenn das in zwei — immer wieder wechselnden — Diziplinen nachgewiesen ist, so erscheint das genug. Mehr Klausuren scheinen mir eine überstüssige Belastung.

Alls weiterer Gesichtspunkt darf wohl ausgesprochen werden daß man das erste theologische Examen von allem Stoff entlasten sollte, welcher Gegenstand der zweiten Prüfung ist, also von einem großen Teile des in der Prüfung über Praktische Theologie Nachsuweisenden.

Man könnte daran denken, die Abschlußprüfung in Etappen oder Stationen ablegen zu lassen, wie etwa das medizinische Staatseramen, so daß es sich über eine Frist von 6—8 Bochen erstrecken würde. Daraus würden sich freilich erhebliche praktische Schwierigkeiten für die Prüstungskommissionen ergeben, die nicht überall leicht zu beheben sein werden. Namentlich aber aus einem andern Grund schiene mir die angegebene Regelung wenig glücklich. Die theologische Wissenschaft ist eine Einheit, ein wohlgefügter Organismus. Daher muß verlangt werden, daß sich der Kandidat einmal über das Ganze der theologischen Wissenschaft auf einmal ausweise und man so eine Vorstellung bekommt, inwieweit er einen Begriff von der Theologie als Vissenschaft geswonnen hat.

Allem über das Studium und das Prüfungswesen Gesagten liegt nun freilich eine bisher unausgesprochene Voraussezung zusgrunde, über die noch gehandelt werden muß. Ihre Annahme würde gleichfalls eine Veränderung der zur Zeit wenigstens in der Hauptssache bestehenden Ordnungen mit sich führen. Aber man muß auch diesen Wunsch mit allen Nachdruck zur Geltung bringen. Es sollten nämlich die theologischen Fakultäten mit der Abnahme der Abschlußsprüfung des Universitätsstudiums betraut werden.

Die theologischen Prüfungen sollen die Berechtigung zur Berwaltung des geistlichen Amts geben. Daher liegen sie in der Hand der kirchlichen Behörden oder solcher Organe, welche von diesen mit der Abhaltung der Prüfung beiraut worden sind. Denn die Kirche muß die Kontrolle darüber ausüben, ob diezenigen, welche sie zum Pfarramt beruft, auch die Eignung dafür besitzen. Infolgedessen wird auch niemand daran denken, eine Anderung darin herbeiführen zu wollen, daß die zweite theologische Prüfung, auf grund deren die Berechtigung zur Anstellung im geistlichen Amt erteilt wird, bei den Konsistorien abgelegt wird.

Unders liegt aber die Sache hinsichtlich des Kandidateneramens. Denn in diesem ist der Hauptzweck der Nachweis des erfolgreich zurückgelegten Universitätsstudiums, d. h. der Erwerbung des für das geistliche Amt notwendigen wissenschaftlichen Rüstzeugs. Rirche damit einverstanden, daß ihre zukunftigen Geiftlichen ihre Ausbildung an den staatlichen theologischen Fakultäten erhalten, so sollte fie daraus auch die Folgerungen ziehen und denjenigen, welche die theologische Wissenschaft dort vertreten, das Arteil darüber überlassen, ob das Ziel erreicht ist oder nicht. Wir berusen uns wiederum auf das in den vorigen Rapiteln Ausgeführte. Eine eigentliche Fachteuntnis haben heute nur diejenigen, welche mitten in solchen Studien stehen. Run gibt es gewiß auch überall in den Landeskirchen Konsistorialräte und Geistliche, welche auf theologischem Gebiete weiter arbeiten und Kachkenntnisse, vollwertige wissenschaftliche Kenntnisse besitzen. Aber man darf getrost behaupten, daß eine an einem Konsistorium aus Räten und Geistlichen zusammengesetzte Kommission an Beherrschung der theologischen Probleme in der Regel einer aus den Fakultätsmitgliedern bestehenden Kommission nicht gleichkommt. Es gehört schon eine souverane Beherrschung des betreffenden Stoffes dazu, um eine jedem Kandidaten gerecht werdende Prüfung abzuhalten. Wenn sich dagegen der Examinator solbst erst auf gewisse Gebiete, die er prüfen will, vorbereiten muß, so können sich für die Examinanden und auch für den Eraminator unerfreuliche Situationen in der Prüfung ergeben.

Wir wissen ganz gut, daß auch nicht jeder Professor zu examinieren und dem Kandidaten gerecht zu werden versteht, oder daß er in Gefahr ist, als Spezialist auf seinem Gebiete zu viel zu verlangen. Mancher Professor hat auch seine Steckenvserde, auf denen er zu reiten pflegt, und das haben die Kandidaten sehr bald heraus und richten sich barnach ein.

Aber alles in allem genommen ist die theologische Fakultät, bzw. eine Kommission, welche überwiegend aus den Mitgliedern der Faskultät besteht, die gewiesene Prüfungskommission.

Bei uns in Halle ist das so. In der Provinz Sachsen hat die Prüfungskommission für das Examen pro licentia concionandi ihren Sit bei der Universität Halle. Der evangelische Oberkirchenrat ernennt die ordentlichen Professoren der theologischen Fakultät, auch außerordentliche Professoren, zu Mitgliedern dieser Prufungskommission, deren Vorsitzender dasjenige Mitglied der Kakultät ist, welches zugleich als ordentliches Mitglied dem Konsistorium der Provinz Sachsen angehört. Außerdem sind Mitglieder zwei von der Provinzialinnode delegierte Geistliche der Proving. Ahnlich ift es noch in zwei anderen preußischen Provinzen. Für die Provinz Hessen-Massau wird die erste theologische Brüfung vor der theologischen Kakultät in Marburg abgelegt, ergänzt durch ein vor dem Generalsuperintendenten zu leistendes Tentamen, in Oftpreußen vor einer Brüfungetommission, welcher angehören der Generalsuperintendent als Vorsitzender, abwechselnd ein Mitalied des Konfistoriums und sämtliche vom Oberfirchenrat zu Mitgliedern der Prüfungskommission ernannte Glieder ber theologischen Fakultät zu Königsberg. Auch im Königreich Sachsen wird die erste theologische Brüfung bei der theologischen Fakultät in Vorsitzender dieser Prüfungskommission ist der Leipzia abaelegt. Vizepräsident (geistliche Präsident) des Landeskonsistoriums. Gigenartig ist die Ordnung in Hessen (Gießen). Dort finden an den vier Kakultäten, also auch an der theologischen, die Abschlußeramina des Universitätsstudiums statt. Dann folgt unmittelbar für die Theologen das obligatorische Predigerscminar. Rach dessen Absolvierung in einem einjährigen Kursus wird das zweite theologische Eramen abgelegt. Das Bestehen des ersten Eramens gibt dort nicht die Erlaubnis zum Predigen, da die Studierenden auf der Universität noch nicht übungen oder Seminare auf dem Gebiet der Praktischen Theologie durchgemacht haben.

Die von uns gewünschte Sinrichtung wird sich nur dann erreichen lassen, wenn die Kirche Vertrauen zu den theologischen Fakultäten, wie sie sind, zu fassen im Stande ist. Sin solches Vertrauensverhältnis mag in der Vergangenheit nicht immer und nicht überall bestanden haben. Aber die gegenwärtige Lage erfordert es meines Erachtens gebieterisch.

Hätte der von der Revolution entfesselte Ansturm gegen die christliche Religion dazu geführt, die theologischen Fakultäten aus dem Berbande der Universitäten auszuscheiden, so hätten ohne Frage die Universitäten selbst Schaden gesitten, ja, sie wären ein Torso geworden. Aber auch die Kirche hätte durch eine solche Maßnahme zu seiden

ACIFIC LUTHERAN
THEOLOGICAL SEMINARY
THE LIBRARY

gehabt. Sie kann nicht wünschen, daß die Zeiten des Kaifers Julian wiederkehren, sondern muß Wert darauf legen, daß die driftliche Theologie auf der Sohe der Universitätswissenschaft stehen bleibt, daß sie die innere Beziehung zur Philosophie, Philologie, Geschichte und anderen Wiffenschaften aufrechterhält, und daß die zukunftigen Geiftlichen nicht in klösterlicher oder seminaristischer Enge heranwachsen, sondern ihre Ausbildung auch weiterhin in der freien Luft der deutschen Universitäten erhalten. Auch die Lage der driftlichen Theologie ist nun einmal so, daß nicht nur die firchliche Richtung, sondern auch die kritische Betrachtung Daseinsberechtigung hat, und daß ihr wissenschaftlicher Anspruch, die richtige Betrachtung zu sein. geprüft werden muß. Rur in einem freien Ringen der theologischen Richtungen, in einem unbehinderten Geisteskampf, kann das Maß der Wahrheit, welches hier oder dort licat, herausgestellt werden. Diesen Tatbestand haben die Kirchen praktisch längst anerkannt, indem fie die heranwachsenden Theologengeschlechter ungehindert auf den deutschen theologischen Fakultäten, wo dieser Geisteskampf woat, und wo die kritische Theologie erheblichen Einfluß hat, haben studieren lassen. Jest, nachdem das Summepiskopat gefallen ist, in welchem boch wenigstens in Personalunion der Ernennende sowohl oberster Vischof wie Landesherr war, werden die Ministerien keine firchlichen, sondern lediglich wissenschaftliche Gesichtspunkte bei der Berufung ber theologischen Professoren entscheiden lassen. Der Kirche wird aber nichts übrig bleiben, wenn sie auch selbst die Aufrechterhaltung der gegenwärtigen Ordnung wünscht, als sich mit biesem Zustand abzufinden. Dann ist abermals Vertrauen zu den theologischen Fakultäten erforderlich und die berochtigte Hoffnung, daß durch die Huseinandersetung der theologischen Richtungen die Kirche in ihrem Lebensbestande nicht bedroht wird. Man kann auch den heranwachsenden Theologen nicht ersparen, daß sie in das Wogen dieses Ringens hineingezogen werden. Nur so werden sie recht ausgerüstet für das geistliche Amt, in welchem ja doch alle jene Probleme gebieterisch Antwort verlangen.

Daher muß man wünschen, daß sich die Kirche entschließen möchte, auch ihrerseits alle diese Tatsachen hinzunehmen und die Folgerungen barauß zu ziehen. Man lasse die Theologiestudierenden die Universitätsbildung durchlaufen und lasse auch die Abschlußprüfung von denjenigen abnehmen, welche allein dazu in vollem Sinne im Stande sind. Werden doch auch die Philologen am Ende ihrer Studien von einer rein wissenschaftlichen Kommission geprüft. Aus dem Fakultätstag war es die

einmütige, zum Teil sehr nachdrücklich geäußerte Meinung aller Bertreter, es liege im Interesse aller Beteiligten, daß die Kirche das erste theologische Examen als Abschlußprüfung des wissenschaftlichen Stubiums in die Hand der theologischen Fakultäten lege. Ebenso verlangen die Berliner studentischen Thesen, daß das erste theologische Examen vor der Fakultät abgelegt werde. Prosessoren und Studenten stimmen in dieser Frage überein.

Dann aber, nach diesem wissenschaftlichen Examen, ist die Zeit gekommen, daß die Kirche die Kandidaten selbst in ihre Pflege nimmt und ihnen diesenige praktische und kirchliche Ausbildung gibt, welche sie für nötig sindet. Gibt es Landess oder Provinzialkirchen, welche zu ihrer Fakultät nicht das volle Vertrauen haben, so hätten sie dann die Möglichkeit, auf die Kandidaten in dem ihnen erforderlich erscheisnenden Sinne einzuwirken.

Es geht über den Rahmen dieser Schrift hinaus, Vorschläge auch für die Um- und Neugestaltung der praftischen Ausbildung der zustünftigen Geistlichen und des zweiten theologischen Examens zu machen. Auch liegen in dieser Hinsicht in den einzelnen Landeskirchen die Verhältnisse so verschieden, daß wohl schwerlich eine gleichartige Gestaltung zu erreichen ist. Zede Landeskirche wird nach wie vor diese Dinge entsprechend ihren besonderen Vedürsnissen gestalten. Ferner hängt die Art des zweiten theologischen Examens auch davon ab, wie viel von den gemachten Vorschlägen ausgenommen und in die Wirkslichkeit, umgesetzt wird.

Dennoch müssen wir auf einige Gedanken, die auch das zweite theologische Examen betreffen, noch eingehen, weil es sich dabei auch um die Abgrenzung des Stoffes des Universitätsstudiums und des Kandidatenezamens handelt. Wir meinen hauptsächlich die Frage, wie es sich mit dem Studium der Praktischen Theologie verhält, ob es ganz oder nur teilweise der Universität zuzuweisen ist oder den man es den Predigerseminaren vorzubehalten hat. Auf dem Fakultätstag ist diese Frage auch berührt worden, wie bereits ausgesprochen worden ist. Ferner habe ich es nicht unterlassen, die Veratung meines hiesigen Kollegen D. Eger einzuholen, die mir wegen seiner reichen Erfahrung in seinen amtlichen Stellungen, insbesondere am Predigerseminar in Friedberg, wertvoll war.

Hinfichtlich ber Einordnung ber Praktischen Theologie innerhalb bes Studiums und der Ausbildung der zukünftigen Geistlichen mochten wir in der Hauptsache drei verschiedene Arten unterscheiden. Die

erste ift die Babener Ordnung, wonach das Studium der Braktischen Theologie begonnen wird erst nach Abschluß der Studien und des Cramens in den sogenannten wissenschaftlichen Disziplinen. Randidaten bleiben in der Universitätsstadt mährend des Besuchs des Praktischen Seminars, weil sich dasselbe gleichfalls in Beidelberg befindet. Nach Absolvierung bes Lehrgangs dieses Seminars wird das zweite theologische Examen gemacht, welches die Befähigung zum geiftlichen Amte vermittelt. Die zweite Art ift die heffische Ordnung, wonach der prinzipielle und historische Teil der Braktischen Theologie bem Universitätsstudium zugewiesen ist, aber die weiteren Gebiete der Praktischen Theologie auf dem für jeden Kandidaten obligatorischen Predigerseminar behandelt werden, wo auch die praktische Ausbildung in Homiletik, Katechetik usw. erfolgt. Die dritte Ordnung, welche im einzelnen mannigfachen Barianten unterliegt, wollen wir furz die preußische nennen, wonach beide Teile der Braktischen Theologie auf der Universität vorgetragen werden und Gegenstand der ersten Prüfung sind, in welcher auch bereits Befähigung in Predigt und Katechese nachgewiesen werden mus, da in dieser Prüfung die Licentia concionandi erworben wird. Die Predigerseminare sind in Preußen nicht obligatorisch.

Welcher dieser drei Inpen ist nun wohl der bewährteste und empfehlenswerteste?

Die Badische Einrichtung hat für sich, daß die gesamte Ausbildung der Theologen, bis sie ins geistliche Umt treten, eine einheitliche, in sich geschlossene und organisch aufgebaute ist. Das kommt auch darin jum Ausdruck, daß alle einzelnen Stadien der Ausbildung in der gleichen Stadt zurückgelegt werden. Andererseits laffen fich auch Bebenken erheben, ob diese Einrichtung vorbildlich ist. Nach Beendigung bes Universitätsstudiums ist es gut, wenn die Kandidaten aus der akademischen Luft hinweggenommen und unter andere, speziell firchliche Einflüsse gestellt werden. Sie sollen nunmehr direkt für den geistlichen Beruf vorbereitet werden. Da ist eine Beränderung des Ortes ihrer Ausbildung durchaus angezeigt. In der Universitätsstadt wird es doch nicht zu vermeiden sein, daß sie auch weiterhin in gkademische Interessen, Berbindungsangelegenheiten und dergleichen stärker hineingezogen werden als wünschenswert ift. Ferner aber wird in Baben das zweite Examen abgelegt, ohne daß sich der Kandidat vorher praktisch im kirchlichen Dienst betätigt hat. Das scheint mir auch nicht der wünschenswerte Rustand.

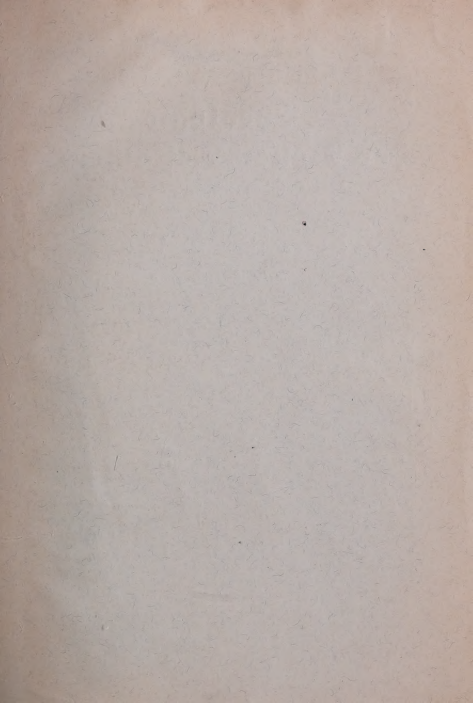
Gegen die hessische Einrichtung spricht die wenig glückliche Teilung der Praktischen Theologie in zwei Hälften, von der die eine an der Universität, die andere im Predigerseminar vorgetragen wird. Daraus kann kaum ein anderer Zustand folgen als der, daß während des Universitätsstudiums das Interesse für die Praktische Theologie gering ist. Das ist aber bedauerlich. Denn in der Braktischen Theologie wird, wenn auch theoretisch, dasjenige behandelt, mas im geistlichen Umt täglich an die Studierenden herantreten wird. Es wäre zu wünschen, daß gleich die erste Berührung mit diesen Problemen die Studierenden auf das stärkfte in Unspruch nimmt. Auf dem Kakultätstag wurde auch mit Nachdruck ausgesprochen, daß es nicht zu begrüßen sei, wenn man die homisetischen und die katechetischen übungen aus dem Fakultätsstudium ausscheide. Das ist sehr begreif-Denn von dieser Einrichtung hängt es ab, daß schon das erste Eramen die Erlaubnis zum Predigen vermittelt. Das möchte aber boch wohl bei uns auch in Zukunft beizubehalten sein. Mir scheint es nicht richtig, wenn erst das zweite Eramen die Predigterlaubnis erteilt und zugleich die Berechtigung zur Verwaltung des geistlichen Amts. Auch der direkte Übergang von der Universität zum Predigerseminar und erst von da aus zur Betätigung im geistlichen Amt erweckt Bedenken. In Baden sowohl wie in Sessen ist freilich die Einrichtung ber nach dem zweiten Eramen noch nicht definitiv angestellten Vifare getroffen worden, so daß noch eine Erprobung nach Ablegung dieses Examens möglich ift. Aber trothem entfallen tamit die Bedenken noch nicht. Sollte es nicht vorzuziehen sein, daß nach dem Abschluß des Universitätsstudiums der Kandidat nun erst einmal seine Schwingen regt und praktisch-kirchliche Aufgaben gestellt erhält, ehe seine Ausbildung zu dem im zweiten Eramen nachzuweisenden relativen 206= schluß gelangt? Das dürfte auch in psychologischer Hinsicht der empfehlenswerte Weg sein. Denn es pflegt in jenem Lebensalter bei ben jungen Männern, welche die höheren Schulen und die Universität durchlaufen, der Drang nach einer beruflichen Aufgabe und Wirksamkeit sich mächtig zu regen.

So kämen wir zur Beurteilung der "preußischen" Ordnung. Sie vermeidet einige der erhobenen Bedenken, indem sie auch in der gesamten Praktischen Theologie während des Universitätsstudiums die grundlegende Borbisdung gibt und die Kandidaten nach dem ersten theologischen Examen zunächst der weiteren kirchlichen Ausbisdung zuführt. Als ein Mangel muß es aber bezeichnet werden, daß diese Ordnung eine Durchbisdung aller Kandidaten auf einem Predigers

seminar nicht vorsieht. Nur ein Teil der Kandidaten besucht in Preußen die Predigerseminare, und zwar sind es in der Regel solche, welche im Kandidatenezamen gute Zeugnisse erworben haben. Das ist gewiß nicht der ideale Zustand. Denn ist die Ausbildung in Predigerseminaren erforderlich, so haben sie diesenigen erst recht nötig, welche im Kandidatenezamen weniger gut abgeschnitten haben. Der sechswöchentsliche Seminarkurs, den der Unterrichtsminister, weil der aufgehobenen Ortsschulinspektion wegen ein Bedürfnis dazu nicht mehr vorliegt, hat in Begfall kommen lassen, war auch eine unzureichende Einrichtung. In den sechs Bochen wurde für die schultechnische und pädagogische Ausbildung nur wenig erreicht. Auch mit dem noch bestehenden Lehrvikariatssahr werden vielsach nicht die gewünschten Ersahrungen gewonnen.

Daher darf wohl der Vorschlag gemacht werden, daß nach dem ersten theologischen Eramen zunächst eine praktisch-kirchliche Arbeit vorgeschrieben werde. Meines Erachtens brauchte man sogar nicht davor zurückzuschrecken, den Kandidaten die Verwaltung einer kleineren Gemeinde unter der Anleitung oder Aufsicht eines bewährten Geistlichen zu übertragen. Aber auch wenn man das für untunlich oder nicht als allgemein empfehlenswert ansehen sollte, gibt es praktischkirchliche Aufgaben genug, mit welchen die Kandidaten betraut werden könnten. Diese Zeit der praktischen Ginführung wäre auf ein Sahr zu bemessen. Dann aber hätte ein obligatorischer einjähriger Kursus an einem kirchlichen Predigerseminar zu folgen. Bei dieser Ordnung würden die Kandidaten bei ihrem Eintritt in das Predigerseminar in viel besserer Weise für die praktische Ausbildung aufgeschlossen sein, welche die Kirche ihnen für die Verwaltung des geistlichen Amtes zu geben hat. Exegese und Dogmatik haben sie dann schon unter dem Gesichtspunkt kennen gelernt, unter welchem diese Disziplinen für die Pragis zu verwerten sind. Damit sind ihnen die an die Schrift und die Glaubenslehre anknüpfenden Fragen in eine neue Beleuchtung gerückt, und diese Arbeit muß das Predigerseminar aufnehmen. Die Probleme des praktischen Amts haben begonnen, sich ihrem Berftändnis zu erschließen. Ihre Ausbildung in Padagogik und Didattit, insbesondere für den Religionsunterricht, mußte in diesem Seminarjahr erfolgen. Bährend dieser Zeit ware auch die Borlesung über Pädagogik durchaus am Plate.

Der Ort für das Predigerseminar müßte eine Stadt sein, wo ausreichende Möglichkeit der Ausbildung gerade auch nach der pädagogischen Seite hin geboten würde. Man möchte unsern Predigtamtskandidaten wünschen, daß sie verpflichtet werden könnten, ein Jahr lang im Bolksschuldienst tätig zu sein. Das wird sich praktisch freilich wohl kaum durchführen lassen, auch wenn man die Predigersseminare in Orte verlegt, wo auch ein Lehrerseminar ist. Aber für die Predigerseminare sollten unbedingt nur solche Orte gewählt werden, wo auch für die praktisch-didaktische Ausbildung der Kandidaten namentlich im Religionsunterricht ausreichend gesorgt werden kann.



## Theologie des Neuen Testaments

Dritte, neu bearbeitete Auflage.

Mit Namen-, Stellen- und Sachregister.

(XV, 585 Geiten.) 1919. M. 23 -; geb. M. 26.50

Rein Teuerungszuschlag des Verlages; 20 % des Sortiments.

Die dritte Auflage unterscheidet sich von den beiden ersten Auflagen nicht unwesentlich. Geblieben ist der Grundcharakter des Buches, welcher ihm einen so schnellen Eingang in die wissenschaftlich interessierten, theologisch fortarbeitenden Pfarrerkreise und in die theologische Studentenwelt verschaftl hat. Diese "Theologie" ist ein Lehrbuch, in welchem der Leser eine übersichtliche Drientierung über den gegenwärtigen Standpunkt der Forschung an den großen theologischen Problemen des Neuen Testaments findet. Überall ist es das Bestreben des Versassers, den neutestamentlichen Stoff so vor dem Leser zu entsalten, daß dieser vor allem die geschichtlich-biblische Überlieserung kennen lernt, welche der theologischen Beurteilung unterliegt.

Die neue Auflage führt nicht, wie die zweite, den Entwicklungsgang: Jesus, Paulus, Johannes vor, sondern trägt der Erkenntnis Rechnung, daß Iohannes doch auch das Evangelium selbst darbietet, welches man meist nach der Synopse zu erheben pflegt. Es ist jest also alles dasjenige aus Johannes in die Darstellung der Verkündigung Jesu aufgenommen worden, was der synoptischen Lehre parallel geht oder zu ihrer notwendigen Ergänzung dient. Am Schluß wird dann aber auch noch eine zusammenhängende Darstellung der johanneischen Theologie geboten. Im einzelnen sind zahlreiche Probleme teils neu gearbeitet, teils umgestaltet worden. Es seien genannt die Rapitel über Jesu Verussbewußtsein, die Ethik Jesu, die Entstehung des ältesten Christusglaubens, die neutestamentliche Eschatologie. Ferner ist die Lehre des Paulus in vieler Sinsicht neu gestaltet worden, von der Erkenntnis aus, daß durchweg des Apostels theologische Gedanken ihr Evangelium wurzeln und auf Jesus zurücksühren.

Prospekt mit ausführlichem Inhaltsverzeichnis kostenfreie